Universitat fiir angewandte Kunst
Institut fiir Kunstwissenschaften, Kunstpadagogik und Kunstvermittiung

Bachelorseminar:
Die List der symbolischen Vernunft

Lehrveranstaltungsleiterin:
Draxler, Helmut Univ.-Prof. Dr.phil.

DISKURS UBER DIE

LIST DER
SYMBOLISCHEN

VERNUNFT

Bachelorarbeit eingereicht am 13.09.2020, von:
Hayden Bernhard Daniel

Matrikelnummer:
01626314

Studienkennzahl:
A 193 054 071 S

Zeichenanzahl:
44 576

Daniel hayden@gmx.at /069917122374



mailto:Daniel_hayden@gmx.at

INHALT

Y o1 1 T TSSOSO P PO POTRRRPRRT 3
1o 1T 0 oY USROS 4
Vernunft UNd das OBJEKEIVE ....ciiuiiii e erte e e st e e s s satae e s snreeaesnes 5
LISt A VEINMUNTE. ..ttt sttt e et e bt e e s bt e e s ab e e sab e e sabeeesabeesabeeeneeesaneeesnnes 6
Das Objektive UNd das SUDJEKLIVE .....ccoccuiiiiiciee et e e e e e tae e e e ratae e e e naeeeean 7
LISE UND IMACKRT ..ttt e b e sbe e sttt et e e s b e s aeesatesanesare e beens 9
D T g oTo] 11T o1 PSPPSR 10

FrEINEIT ..ottt ettt e bt e sttt e be e e st e s be e e s be e e bee e e ateeeneeesreeenne 11
List der symbolischen Vernunft in der MOderne..........ccuueeieeiiee e e e 15
(60] 0Tl (V11 1T UT PP PR PPN 17

(LT = LU TV 0 4=T ol Y 01T 18



ABSTRACT

Diese Bachelorarbeit setzt sich mit den Lehrinhalten des Seminars ,,Die List der Symbolischen
Vernunft” von Helmut Draxler prifend auseinander. Ausgangspunkt darin war die Formulierung ,Die
List der Vernunft” von Hegel aus seiner Vorlesung tber die Philosophie der Geschichte von 1822. Im
Gegensatz zu der Idee befindet sich die Vernunft laut Hegel ,,unangegriffen und unbeschadigt“! im
Hintergrund. Die Vernunft erweist sich als schliissig und bleibt daher unangefochtene Erkenntnis,
wahrend eine Idee oder ein Gedanke auf ihren Anspruch geprift und verteidigt werden muss. Hegel
nennt dieses Verhalten die List der Vernunft.

In dieser Arbeit wird die Vernunft in Zusammenhang mit dem objektiven, allgemein Giltigen und
dem subjektiven, konkret Giltigen erlautert.

Das Symbolische wird erhoben anhand von Literatur von Jacques Lacan oder Ernst Cassirer, um
darauf schlieBen zu kénnen, ob die List der Vernunft nach Hegel eine symbolische Vernunft ist.

Fiir diese Erarbeitung wurden die philosophischen, literarischen Erkenntnisse von Walter Jaschke wie
auch Michel Foucault verglichen, um die Inhalte von Helmut Draxler zu reflektieren. In Form eines
Diskurses wird versucht, aus der Literatur Fragestellungen sowohl zu entwickeln als auch zu
beantworten.

! (Hegel, 1994, S. 3)



EINLEITUNG

In der Vorlesung von Helmut Draxler wurde anhand von Hegels Begriff der List der Vernunft
diskutiert, ob sich diese Vernunft auch im Rahmen des Symbolischen bewegt. Ich wollte diesen
Aspekt der Diskussion als These analysieren.

Dazu verlangt es aber einiger Erkenntnisse begriindend auf Philosophen der Moderne, um die
Begriffe der List, der Vernunft und des Symbolischen zu verstehen. Insbesondere braucht es eine
genaue Darstellung des Symbolischen.

Diese Arbeit umfasst daher eine tiefere Auseinandersetzung mit dem philosophischen Inhalt dieser
Verstandnisbegriffe und ist nicht eine Sammlung von Definitionen dieser Worter. Um die Vernunft

nach philosophischen Theorien zu verstehen, muss das Verhaltnis des Objektiven zum Subjektiven

verstanden werden.

Denn nach Levi Straus oder Weber wird davon ausgegangen, dass das Objektive so wie die Vernunft
eine allgemein anerkannte Erkenntnis ist. Das Subjektive ist damit jener Teil des Verstandes, der von
diesem allgemeinen Anerkanntem abweicht und individuelle Unterschiede hervorbringt.

Das Subjektive ware ein Individuelles Konstrukt, dass sich frei vom allgemeinen Erfassen versteht.
Das Verhaltnis dieser Aspekte ist essenziell fir das Verstandnis des Symbolischen.

Aus dem Verstandnis der List der symbolischen Vernunft erschliefen sich einige Problematiken der
Moderne sowie auch der symbolischen Institutionen, beispielsweise der Kunst, der Wissenschaft,
oder der Politik.

In dieser Arbeit wird begleitend zu der Lehrveranstaltung von Helmut Draxler versucht, eine
Conclusio auf diese existenzielle Problematik in dem Begriff des Symbolischen zu finden.



VERNUNFT UND DAS OBJEKTIVE

In einer tieferen Auseinandersetzung mit der eigenen Existenz stellt sich die Frage, ob und was das
eigene Individuum ist. Die ,,Betrachtungen (iber die Grundlagen der Philosophie” von René Descartes
flhrt zu der Erkenntnis, dass zumindest jedes Individuum sich seiner eigenen Existenz sicher sein
kann. Weitaus kontroverser ist die Frage, was das Individuum ist. Nach Descartes kann man sich
seiner Existenz sicher sein, da zumindest etwas Existierendes diesen Gedanken fassen muss, der
gerade gedacht wird. Daraus erschlieRt, dass das, was das Individuum ist, im Wesen nur im Denken
besteht.

,Somit schlieRe ich daraus, daf’ ich von meiner Existenz weild und dabei nur das Eine als zu meiner
Natur oder Wesenheit gehorig erkenne, namlich daR ich ein denkendes Wesen bin, — mit Recht
schlieRe ich daraus, dal meine Wesenheit nur darin allein besteht, daR ich ein denkendes Wesen bin,
d.h. eine Substanz, deren ganze Natur und Wesenheit lediglich im Denken besteht.” (Descartes,
2015, S. 32)

Es ist jedoch nahbar, dass sich jeder Gedanke aus jenem Gedanken zuvor erschlieBt. Was bedeutet,
dass unser Denken und damit wir nur auf einem bereits bestehenden Gedankenkonstrukt aufgebaut
sind. Insofern werden wir von diesen Strukturen gedacht. Es gibt keine explizite Erkenntnis, ob wir
denken oder nur gedacht werden.

Aus der Lehre von Descartes ldsst sich jedoch die Frage ableiten, wenn alles, dessen Existenz wir uns
sicher sind, nur das Gedachte ist, warum dann nicht alles ist, was wir denken?

Warum formt sich die Welt nicht nach unseren Vorstellungen, wenn doch nur das ist, dass wir
denken?

Es ist eine Frage, die die Auswirkungen unseres Handelns betrifft. Daher muss es zwischen unserem
Denken und unserem Schaffen Differenzen geben. Etwas bleibt unserem Denken unverfiigbar.
Freuds Unbewusstes beschreibt, dass sich uns unser eigenes Denken zumindest nicht durchgangig
erschlieft. Demnach kénnen wir nicht eindeutig nachvollziehen beziehungsweise rekapitulieren, was
und warum wir denken. Diese Annahme bringt aufgrund der Unverfligbarkeit des Unbewussten den
Schluss nahe, dass wir nur gedacht werden.

Damit wird nachvollziehbar, weshalb unser Handeln nicht unser Umfeld nach unseren Vorstellungen
und Idealen formt. Denn es reproduziert sich in einem Problem, das sich unserer Verfligungsmacht
entzieht. Dementsprechend kann nicht von einem absoluten Erfassen oder Denken gesprochen
werden und damit auch nicht von der sophistischen Annahme des Besitzens der Wahrheit. Nach
Draxler ist diese Falschannahme Bestandteil einer Problematik der Moderne.

,Denn auch der Aktivismus setzt die richtige Einsicht immer schon voraus; und das Wahrsprechen
begriindet diese Einsicht. Es sei nur eine Frage des Muts, den Schleier der lllusionen zu zerreil3en,
dann ware die Welt in ihren Machtstrukturen durchschaubar, ihre falschen Konstruktionen konnen
aufgeldst und sie selbst verandert werden. Den Durchblick muss man halt haben ... Das heif3t, auch
dieses politische richtige Wahrsprechen geht von der Verflgbarkeit der Welt immer schon aus.”
(Draxler, 2020)

Die ndchstliegende Frage wéire: Wenn wir gedacht werden, wer denkt uns?

Max Weber beschreibt dieses Wissen, auf das wir nur bedingt Zugriff haben, jenes Wissen, das in
Verdacht steht, uns zu denken, als von Gott gegeben und daher rein. Er beschreibt es als eine innere
Evidenz in jedem von uns — die Vernunft und das Gewissen.



,Es hat sich aus diesem Gedanken der fortdauernden Offenbarung die bekannte, spater bei den
Quakern konsequent entwickelte Lehre von der letzter Instanz entscheidenden Bedeutung des
innerlichen Zeugnisses des Geistes in Vernunft und Gewissen ergeben.” (Weber, 1905, S. 34)

Dennoch steht uns diese Form des Denkens und diese Form des Gewissens nur bedingt zur
Verfligung. Weshalb das Sprechen und Handeln leicht zu Unwahrheiten fihrt. In Form eines
aktivistischen oder politischen Gedankens ist zu beobachten, dass die Wahrheit wie bei Weber als
allgemein verfligbar betrachtet wird. Sophistisch wird davon ausgegangen, das Wissen um die
Wahrheit zu besitzen, da hier von einer eigenen, unabhangigen Verfligbarkeit der Wahrheit
ausgegangen wird. Es wird davon ausgegangen, dass diese deterministische Wahrheit den
Unwissenden nur Gbermittelt werden muss.

,Deshalb bereitet mir das Wahrsprechen im Bereich der Politik Sorge. Es bedeutet ja, dass wir bereits
Bescheid wissen liber die Wahrheit und sie nur noch denen aufdrdangen mussen, die sie noch nicht
wissen. Und das heift nichts anderes, als dass die Wahrheit untrennbar mit Macht verquickt ist.”
(Draxler, 2020)

Eine Vernunft nach Weber wiirde bedeuten, dass es ein gedankliches Gut gibt, einen gottlichen
Logos, dessen Schllssigkeit in jedem Menschen wirkt. Deshalb kénnten sich alle Menschen auf diese
Schllssigkeiten einigen, dass sie der Vernunft entsprechen bzw. verniinftig sind. Es gabe keine
Unterschiede unter den einzelnen Subjekten, weshalb diese Vernunft jenes ware, auf das sich jeder
objektiv einigen konnte — das Objektive. Das Subjektive ware daher jenes, was uns dennoch dazu
bringt, uns zu unterscheiden, da offensichtlich nicht jeder Mensch ein rein allgemeines Gedankengut
denkt.

LIST DER VERNUNFT

Diese Arbeit versucht zu ergriinden, ob es eine Moglichkeit zu denken gibt, die das Denken selbst
immer zum Diskurs hat. Quasi eine Form des Denkens, der bewusst ist, dass sie selbst gedacht wird.
In diesem Konstrukt ware es moglich, eine kontingente Wahrheit, abhdngig von dem eigenen
Standpunkt in der Welt, wahrzunehmen anstatt einer absoluten Wahrheit.

Daflr werde ich die List in der Literatur der Antike mit dieser Form des Denkens abgleichen und in
Diskussion stellen. AuBerdem wird sie auf ihre Relevanz in einem aktuellen Kontext gepriift.

Der archaische Held Odysseus wendet die List an, um Poseidons Plagen zu entkommen. Die List ist
hier als Zurschaustellung von einer Gewandtheit und eines klugen Verstandes eingesetzt und nicht
negativ konnotiert.

,Nehme, wer ihr gefillt, und wen der Vater ihr wahlet. Aber denkt sie noch lange zu héhnen die
edlen Achaier, und sich der Gaben zu freun, die ihr Athene verliehn hat,Wundervolle Gewande mit
klugem Geiste zu wirken, und der erfindsamen List, die selbst in Jahren der Vorwelt” (Homer, 2006)

Die Vorlesung Hegels Uber die Philosophie der Geschichte (1970) wird mit der Formulierung die List
der Vernunft eingeleitet. Darin beschreibt er, dass die Vernunft im Gegensatz zu der Idee sich keinem
unklaren Gedanken stellen muss und verschwindet dadurch in den Hintergrund. Die Vernunft erweist
sich als schliissig und bleibt daher unangefochtene Erkenntnis, wahrend die Idee auf ihren Anspruch
geprift wird und verteidigt werden muss. Hegel nennt dieses Verhalten die List der Vernunft.

,Das besondere Interesse der Leidenschaft ist also unzertrennlich von der Betatigung des
Allgemeinen; denn es ist aus dem Besonderen und Bestimmten und aus dessen Negation, dal} das
Allgemeine resultiert. Es ist das Besondere, das sich aneinander abkdampft, und wovon ein Teil
zugrunde gerichtet wird. Nicht die allgemeine Idee ist es, welche sich in Gegensatz und Kampf,



welche sich in Gefahr begibt; sie halt sich unangegriffen und unbeschadigt im Hintergrund. Das ist die
List der Vernunft zu nennen, daR sie die Leidenschaften fir sich wirken 1aB8t, wobei das, durch was sie
sich in Existenz setzt, einbliRt und Schaden leidet.” (Hegel, 1994)

Der Vernunft eine List oder einen Trick zuzusprechen, bringt die Vorstellung eines objektiven und
subjektiven Gedankenguts zum Diskurs. Das objektive Gedankengut ware in der Vorlesung von Hegel
die Vernunft. Sie erschlieft sich als allgemeingiiltige Erkenntnis. Eine Erkenntnis, Gber die nicht jedes
Subjekt individuell entscheidet, sondern von einer Allgemeinheit, dem Objektiven, als schlissig
erkannt wird und deshalb nicht zum Diskurs steht. So ist es der Vernunft moglich, unbeschadet als
Wahrheit anerkannt zu werden.

,Doch die , List der Vernunft” ist flir uns ein zentrales Denkmuster, weil an ihr gerade das Verhaltnis
zwischen dem subjektiven Denken bzw. Vorstellen und den objektiven Gegebenheiten des Denkens
thematisiert wird.” (Draxler, 2020)

Doch spricht man dieser Vernunft nun eine List, eine Tauschung oder sogar eine Unwahrheit zu, kann
das Objektive neu diskutiert werden. Denn aus dem Hintergrund spricht die Vernunft bzw. das
Objektive durch uns und denkt uns. Genauso das Allgemeine als Staat, Kultur oder Vorstellungen von
Moral ohne unsere Wahrnehmung durch das Subjektive spricht.

Nach Jaeschke gelingt es durch das Bewusstsein dieser List, das Subjektive und das Objektive zu
trennen.?

DAS OBJEKTIVE UND DAS SUBJEKTIVE

Doch hier kommt es zu einem schizophrenen Zustand. Die Vernunft verwirklicht sich, aus dem
Objektiven, letztlich sogar absolut, durch die subjektiven Akte des Individuums. Diese sind unsere
Vorstellung von Willen, Emotionen oder unser Handeln. Absurd daran ist, wie sich das Objektive
durch das Subjektive entwickelt. Das Objektive muss sich durch das Subjektive entwickeln, sonst
ware es nicht allgemein giiltig. Wahrend wiederum das Subjektive aus dem Objektiven entsteht, weil
es aus dem allgemein Giltigen entstanden ist.

Doch wie soll das Subjektive das Objektive erkennen, wenn es durch das Objektive entsteht und sich
daher nicht abgrenzen kann?
Genauso wie das Auge sich selbst nicht sieht, kann sich der Gedanke nicht selbst denken.

Dieser Schritt des nicht gedacht werdens ist eine Form der lllusion. Hier verwendet die Vernunft
scheinbar einen Trick, welcher von Hegel als List beschrieben wird. Doch mit diesem Trick wird das
Subjekt nicht von dem Objekt aufgehoben, sondern kdnnen beide harmonisch und gegensatzlich in
sich existieren, in Form einer organisierten Gesellschaftsstruktur.

,Die Substanz (der Vernunft oder des Geistes und der Welt) und das Subjekt werden bei all ihrer
,Gegenstrebigkeit” doch noch harmonisierend erfasst, und derart kann das Vernliinftige letztlich auch
wirklich werden, im Rahmen eines Staates und einer Sittlichkeit, in der die radikal
individualisierenden Tendenzen der birgerlichen Gesellschaft aufgehoben sind.” (Draxler, 2020)

Descartes Annahme wird hierbei aber nicht ausgeschlossen. Der Cogito wird nur mit dem Objektiven
verbunden. Das Subjekt besteht nicht ohne das Objektive.

2 (Jaeschke, 2019, S. 98)



Linguistisch ware es nicht moglich ,,Ich denke” zu denken, wére nicht das Verstandnis dieser Sprache
aus dem Anderen entstanden. So muss auch das ,Ich denke” zuvor schon geformt, gedacht und
erlernt worden sein, um gedacht werden zu kbnnen.

Ebenso verlangt das ,,Ich“ in ,Ich denke” die Abgrenzung von dem Anderen. Was wiederum
bedeutet, es verlangt nach dem Erkennen des Anderen, um sich selbst einen Rahmen zu geben.
Descartes setzt das Erkennen der Unterschiede zu dem Anderen als Voraussetzung, um sich selbst zu
erkennen.

,Erstlich weiR ich, daR alles, was ich klar und deutlich einsehe, von Gott so geschaffen sein kénnte,
wie ich es erkenne, und wenn ich ein Ding klar und deutlich von einem anderen getrennt zu erkennen
vermag, so genligt dies, um mich zu vergewissern, daR die beiden wirklich verschieden sind, da sie
einzeln fir sich von Gott ins Dasein gesetzt werden konnen. Worauf das beruht, daR ich sie fiir
verschieden halte, ist dabei gleichgiiltig.” (Descartes, 2015, S. 78)

Wenn das ,,Ich” also nur im Allgemeinen durch die Anderen gedacht werden kann, dann kénnen wir
nie frei von diesem Allgemeinen denken. Damit ist ausgeschlossen, dieses Objektive von dem Denken
abzugrenzen und kann grundsatzlich daher nicht erdacht werden.

Das Bewusstsein Uber diesen blinden Fleck, der nicht gedacht werden kann, entspricht nach Helmut
Draxler dem Symbolischen.

,Ich werde diesen blinden Fleck im Denken bzw. ein Denken, das mit einem blinden Fleck im
subjektiven Denken rechnet, das Symbolische nennen oder die symbolische Vernunft. Das
Symbolische vertritt also gleichsam den Hegelschen Geist; es kennzeichnet das Substanzielle des
subjektiven Denkens ohne es metaphysisch zu verkorpern.” (Draxler, 2020)

Das Symbolische erfasst die Voraussetzungen des Objektiven und denkt aus dem Subjektiven.

In der griechischen Mythologie schafft Odysseus die absolute Wirklichkeit der Gétter durch die List zu
Gberwinden. Dadurch werden die Naturgewalten fassbar und beherrschbar fiir den Menschen.
Adorno beschreibt in der Dialektik der Aufkldrung diese Flucht aus dem Absoluten als List des
Subjektiven. Doch selbst in Odysseus’ archaischen Listen reflektieren sich die Gewalten der Natur.
Zum Beispiel als er vor den Zyklopen fliichtet, legt er sich den Schafspelz an oder als er gewaltsam
Penelopes Freier erschieRt. Er selbst wird zu dem zentrierten ,Kompass seines Mythos“® und wird
damit zum gleichen Teilen Urgewalt und Mythos.

Hier findet sich das Objektive, Absolute in dem Subjektiven des Odysseus wieder. Dies verandert
entscheidend den Blick auf die Dialektik der Aufklarung. Die Aufklarung als Befreiung von dem
Absoluten, dem Mystischen und dem Objektiven spricht das Subjektive nur durch das objektive
Absolute. Auch bei Adorno gibt es daher das Objektive in der List.

Dadurch ist die List nie rein von dem Subjektiven, sondern steht im Verhaltnis zwischen dem
Subjektiven und dem Objektiven, zwischen dem Denken und dem staatlichen gemeinschaftlichen
Denken, der Politik.

Daher schafft die List einen Rahmen, in dem sie sowohl aus dem Objektiven nicht nach der Vernunft
handelt als auch fiir das Subjektive als gesellschaftliche Absicht nicht greifbar ist.

,,Die List definiert diesen symbolischen Zwischenraum und damit auch den Spielraum jeder
konkreten, praktischen und taktischen Beanspruchung. lhr Objektives ist nicht die Absicht der

3 (Adorno & Horkheimer, 1988, S. 53)



Vernunft oder der Natur (Kant), aber wohl so etwas wie eine ,gesellschaftliche Absicht”, die sich
ihrem subjektiven Wollen und Denken konstitutiv entzieht.” (Draxler, 2020)

Der List das Symbolische oder das Objektive zuzuschreiben, benoétigt daher das Umgehen der List,
wie auch bei der List des Objektiven im Subjektiven. Dadurch miisste das Objektive, das uns denkt,
gedacht werden. Es brauchte die List der List.

Nicht nur Odysseus wird zu der Urgewalt, auch die Urgewalt wird zu Odysseus. Denn als Leidender ist
Odysseus genauso Opfergabe wie Heros. Durch die Kalkulation, sich selbst zu opfern, Gberwindet er
die Macht, an die er sich opfert. Nach Adorno ist ,das Moment des Betrugs im Opfer“* das Urbild der
List. Denn jedes Opfer impliziert den Betrug. Es bindet die Macht, der das Opfer dar gebracht wird,
an den Opfernden, wodurch sich seine Macht 16st.

,Alle menschlichen Opferhandlungen, planmaRig betrieben, betriigen den Gott, dem sie gelten: sie
unterstellen ihn dem Primat der menschlichen Zwecke, |6sen seine Macht auf...“ (Adorno &
Horkheimer, 1988, S. 24)

Somit ist das Urbild der List das Opfer von sich selbst an die Macht, die man damit entmachtet.

LIST UND MACHT

Zeus, die Verkorperung der Macht und des Absoluten, frisst Metis, seine Frau, welche als eine
wandelbare Gestalt unfassbar und ungreifbar die List verkorpert.® Als er sie in sich aufnahm, eignete
er sich auch ihre listenreichen Fahigkeiten an. Er hat die List Gberlistet.

Die List hat wie in der Mythologie ein entscheidendes Verhaltnis zur Macht. Jede List entsteht in der
Auseinandersetzung zwischen Allgemeinem und Konkretem, wodurch List nur an allgemein
Gegebenem entstehen kann. Die List kann nur an einem Rahmen, dem Allgemeinen, entstehen.
Durch diese Abhangigkeit kann nur der Moment durch List gelost werden.

Odysseus konnte keine seiner Listen planen, bevor er eine Insel erreicht hatte und auf sein neues
Hindernis traf. Seine List entstand aus dem Bezug zur Umwelt, der ihm gegebenen Situation. Grob
beschrieben ist diese Umwelt die Natur und das Reale, und abstrakter beschrieben ist sie das
Allgemeine und Objektive.

Dadurch ist das Opfer eines Selbst an die Natur und das Reale die List an der Macht, die, um sie zu
entmachten, man selbst impliziert. Die Macht, die dadurch Gberlistet wird, ist also eine List an der
List.

yImpliziert ist damit allerdings, dass es kein Ende, keinen endgiiltigen, gliicklichen Abschluss geben
kann, denn mittels der Listen kann man Schlachten, aber nicht unbedingt einen Krieg gewinnen.”
(Draxler, 2020)

Wenn Metis also Inbegriff der List ist - wandelbar und unfassbar - und Zeus diese Fahigkeit in sich
aufnimmt, misste auch die Macht listig sein.

Demzufolge kdnnte man die Vernunft nach Hegel als absolutes Allgemeines verstehen und daher
eine Form der Macht, eine allgemein anerkannte, objektive Doktrin, deren Schlissigkeit man sich
einig ist. Daher muss die Vernunft listig sein. Sie ist die objektive Natur, die Odysseus in sich
aufnimmt und Gberlistet.

4 (Adorno & Horkheimer, 1988, S. 23)
5 (Simon, 1969, S. 40)



Im Gegenzug waren die Unvernunft und das Chaos die Kehrseite der Macht. Daran wiirde man
erkennen, in welchem Rahmen sich die List zur Vernunft bewegt, doch auch, dass ohne Macht nur
Unvernunft und Chaos herrscht.

Adorno legitimiert schon diesen Gedanken von Thomas Hobbes®, dass ohne die Kontrolle der Macht
nur Chaos bzw. Unvernunft herrschen wiirde. Zeus wie auch der Gott der Christen brachten mit ihrer
absoluten Macht die Ordnung.

,Du héltst die herrschende Macht fiir unrecht, willst du etwa, dal® gar keine Macht sondern das
Chaos herrscht? Du kritisierst die Uniformierung des Lebens und den Fortschritt? Sollen wir abends
Wachskerzen anziinden, sollen unsere Stadte vom Gestank des Abfalls erfiillt sein wie im
Mittelalter?“ (Adorno & Horkheimer, 1988, S. 100)

Bei Weber wird die Vernunft mit einem allgemein giiltigen Objektiven verbunden. Die Abgrenzung
zwischen Verstand und Vernunft scheidet sich daran, dass die Vernunft eine gottliche Richtung in sich
tragt. Extrinsisch wird der Mensch Uber die Vernunft angewiesen zu einer héheren Erkenntnisform.

Insofern wird die Vernunft Mittel zum Zweck, das Sprachrohr des Objektiven. Damit ware sie nur
mehr als Funktion anzuerkennen. Es stellt sich die Frage nach einem anspruchsvollen Sinn der
Vernunft.

Nikolaus von Kues beschrieb in seinem Werk De Deo abscondito die Aufgabe des Verstands als
Verbinden und Ordnen der Sinneswahrnehmungen. Seine Haupttatigkeit sei das Unterscheiden und
Auseinanderhalten von Gegensatzen. Die Vernunft verbinde das, was der Verstand trenne zur
hoheren Einheit, zur Synthese. Auf der Ebene der Vernunft gebe es ein Zusammenfallen der
Gegensatze mithilfe eines Uibergeordneten gottlichen Verstandes. Nach Helmut Draxler ware diese
Erkenntnis nahe an dem Symbolischen, denn es ware zwischen dem Objektiven und dem
Subjektiven. Das Symbolische wéare dann jedoch jenes, dass die beiden dazu erméchtigt, durch sich
zu sein. Nach Nikolaus von Kues ermdchtigt das Gottliche die Vernunft, das zu verbinden, das der
Verstand trennt. In diesem Vergleich ware das Gottliche von Nikolaus von Kues das Symbolische bei
Draxler.

Im Absoluten und damit im Machtigen, ist also ein Zusammenfall der Gegensatze moglich. Die Macht
ermoglicht der Vernunft was dem Verstand nicht moglich ist. Dementsprechend haftet dem Verstand
diese List an. Die Macht umgeht den Verstand nach Nikolaus von Kues und erschlieft sich als
verninftig.

DAS SYMBOLISCHE

Das Symbolische ist ein Denkmuster, mit dessen Gebrauch einem Zeichen oder einem Objekt eine
Bedeutung erschlossen werden kann. Dadurch braucht es jedoch einen Bezug zu diesem Zeichen.
Genauso wie jemand, der auf eine ihm fremde Schrift stoft, diese nicht entziffern kann, da er
keinerlei Bezug darin sieht. Wie auch das Kreuz fir einen Europder immer mit einer Historie
verbunden sein wird und damit energetisch fir ihn geladen.

Damit ist ein Symbol auch an eine Kultur gebunden, durch die sich das Denken der Realitat
erschlief3t.

51n (Hobbes, 1651, S. 269)


http://www.philolex.de/vernunft.htm

"Unter einer "symbolischen Form" soll jede Energie des Geistes verstanden werden, durch welche
ein geistiger Bedeutungsgehalt an ein konkretes sinnliches Zeichen gekniipft und diesem Zeichen
innerlich zugeordnet wird." (Cassirer, 2017, S. 1)

Somit ist ein Symbol der Ausdruck des Geistes im Realen. Es wirkt nur durch den Menschen und der
Mensch wirkt nur durch das Symbolische. Denn der Mensch ware nicht Mensch ohne seine
symbolischen Formen der Kultur, des Ausdrucks, der Wissenschaft, Religion oder Kunst.

Der subjektive Geist schafft Giber das Symbolische sich selbst und seine Welt, weil er gleichzeitig erst
durch die Welt selbst als Subjekt ermdglicht wird.

,Und auch hier ist es die Sprache, indem sie an beiden Haltungen teilhat, indem sie sich die
Momente des Mythos mit denen des Logos verknlpft, damit zwischen die beiden Extreme tritt und
zwischen ihnen eine geistige Vermittlung herstellt.” (Cassirer, 2017, S. 14)

Cassirer beschreibt hier das Wechselspiel des Objektiven und des Subjektiven in der Sprache. Die
Sprache ist das Symbolische und auch das Objektive, das sowohl von dem Subjekt geschaffen wird als
auch das Subjekt erschafft.

,Durch denselben Akt, vermdge der Mensch die Sprache aus sich herausspinnt, spinnt er sich in
dieselbe ein, und jede zieht um das Volk, welchem sie angehort, einen Kreis, aus dem es nur insofern
hinauszugehen moglich ist, als man zugleich in den Kreis einer anderen hiniibertritt." (Cassirer, 2017,
S. 4)

Um auf den Cogito von Descartes zuriick zu greifen, ist der Mensch nur durch seine Gedanken, was
die Sprache zu dem abgeleiteten Symbolischen macht. Denn wie konnte der Mensch als Denkender
mehr erschaffen und gedacht werden, wenn nicht durch die Sprache, in der er denkt.

Sprache ist der Wegweiser zwischen dem Objektiven und dem Subjektiven. Ohne diese hatte das
Individuum auch nicht die Symbole der Sprache, um ,Ich denke” zu denken. Das Uberschreiten dieses
symbolischen Kreises ist daher kaum zu denken, denn wir wiissten nicht, wie wir denken wiirden
ohne Sprache, da ja uns die Sprache denkt. Vergleichsweise wie man nicht in der Lage ist, seine
eigenen Augen zu sehen.

Cassirer wie auch Jacques Lacan in ,,Das Unbewusste ist strukturiert wie eine Sprache” beschreiben
das Objektive als astrales, substantielles Absolutes im Logos und machen die Vernunft durch das
Symbolische zu einem Vermittler zwischen dem allgemeinen und dem konkreten Denken. Lacan
verbindet das Unterbewusste mit diesem Logos, entwickelt aus der Geschichte. Sprache und
Unbewusstes sollen gleich strukturiert sein.

,Die Unterschiede zwischen Cassirer und Lacan liegen vor allem darin, wie der historische und
strukturelle Zusammenhang von subjektivem und objektivem Denken verstanden wird, und welche
Vorstellung von Sinn und Wirklichkeit sich daraus jeweils ableiten ldsst.” (Draxler, 2020)

FREIHEIT

Damit lasst sich der Rahmen der Freiheit des Individuums beschreiben.

Wenn sich das Individuum durch die Vernunft - das Objektive - manifestiert, scheint es, als géibe es
kein Subjektives und damit wdre auch eine Auseinandersetzung mit der Freiheit nichtig.

Es verhalt sich jedoch so, dass sich das Subjektive ebenso ins Objektive bildet, und um das zu
begreifen, braucht es das Symbolische. Es ist eine Struktur des objektiven Geistes. Um diese Dualitat
zu erfassen, braucht es eine List.

Bei Hegel war die List der objektiven Vernunft eine Modalitat, ein subjektives Mandéver durch die
Absolutheit des Geistes. Die List des Subjektiven zeichnet sich flir Adorno in der Odyssee ab.



Odysseus entzieht sich damit den Naturgewalten, nimmt sie damit jedoch in sich auf. Hier wurde der
Held dadurch zum Subjekt, indem er das Objekt, das Absolute, Giberwand. Seine Vernunft wurde
instrumentalisiert, sich gegen sich selbst in der Natur zu richten. Die subjektive List fordert also die
Objektivierung der Vernunft. Auch hier erkennt man die Dualitat in der sich das Objektive, durch das
Subjektive wie auch das Subjektive durch das Objektive bewegt.

Cassier schreibt Gber diese Funktionen und Mechaniken des Symbolischen.

,Es handelt sich darum, den symbolischen Ausdruck, d.h. den Ausdruck eines "Geistigen" durch
sinnliche "Zeichen" und "Bilder", in seiner weitesten Bedeutung zu nehmen; es handelt sich um die
Frage, ob dieser Ausdrucksform bei aller Verschiedenheit ihrer méglichen Anwendungen ein Prinzip
zugrunde liegt, da sie als ein in sich geschlossenes und einheitliches Grundverfahren kennzeichnet.”
(Cassirer, 2017, S. 3)

Dieses gesuchte Prinzip ist die Suche nach dem sozialen Sinn in den Symbolen. Eine Frage danach,
welche Aufgabe und Funktion erfiillt das Symbolische fiir den Menschen. Nach Lévi-Strauss
aufbauend auf den Uberlegungen von Marcel Mauss, ist das Symbolische Bestandteil erster sozialer
Strukturen, durch die sich der Geist des Menschen in die Welt manifestiert.

Und wieder zeichnet sich ein dhnlicher Logos wie der von Weber oder Nikolaus von Kues ab, der das
Objektive durch das Subjektive tGiber das Symbolische in die Realitat manifestiert. Bei Levi-Strauss
handelt es sich jedoch nicht um Gott, der als Absolutes liber die Vernunft durch den Menschen
spricht, sondern um die biologische Natur.

,Von jener Solidaritat von Vergangenheit und Gegenwart, die in die demitigsten und handfestesten
unserer Brauche, konnte Niemand sich dessen mehr bewusst sein als Mauss, der die Grenzen der
keltischen Expansion in Form von Brot in Backerei-Fenstern erkannte. Doch in Einfiihrung zu Marcel
Mauss ist die Bedeutung des Todes durch Zauberei oder Korpertechniken zu betonen. Aulerdem
wollte er auch eine andere Art der Solidaritat beschreiben, die das Hauptthema eines weiteren
Artikels in diesem Band ist: Rapports réels et pratiques de la psychologie et de la sociologie (1924). In
all diesen Fallen haben wir es mit einer Reihenfolge an Fakten zu tun, die unverziglich untersucht
werden sollten: Fakten, deren soziale Natur sehr direkt mit der biologischen Natur des Menschen
verbunden sind. Dies sind Fakten der besonderen Art, die es uns ermoglichen, das Problem der
Verbindungen zwischen Psychologie und Soziologie anzupacken.” (vgl.Lévi-Strauss, 1950, S. 9 f.)

Levis-Strauss meint den Logos im Unbewussten, Unverfiigbaren, ahnlich wie bei Lacan. Der Mensch
handelt nach dem Objektiven, ohne dieses wahrzunehmen. Anders als bei Weber oder Hegel, wo der
Mensch wei, wann sich die Vernunft und damit der Logos zu erkennen gibt. Gesetze wie das
Inzestgesetz erscheinen uns nicht als klare Begriffe, sondern zeigen sich immanent in unserem
Handeln.

Im Verstandnis von Lacan braucht das Symbol jedoch nicht das beidseitige Verstandnis der
Kommunikanten, um zu funktionieren. Im Symbol verbinden sich die Signifikanten und schaffen
Eindriicke jenseits der Kontrolle eines Vorstellungsreprdsentanten. Sprache ware daher funktional,
durch dieselbe Strukturierung wie das Unbewusste. Dadurch wird die Sprache das symbolische
Wechselspiel des Objektiven und des Subjektiven in der Form der symbolischen Funktion. Es wiirde
erklaren, warum Menschen, die nicht derselben Sprache méchtig sind, auf gewisse Weise
kommunizieren kénnen.

,Das Sprechen ist deshalb wirksam, weil es zwischen der Sprache und dem Unbewussten eine
strukturelle Homologie gibt. In beiden Wirklichkeitsbereichen —in der Sprache und im Unbewussten —
kommt ein und dieselbe Funktion zum Ausdruck, die symbolische Funktion; diese Funktion realisiert
sich in Strukturgesetzen, die beiden Bereiche gemeinsam sind.” (Nemitz, 2010)



Ein anderer Zugang zum Symbolischen wird in ,,Der Name des Vaters” von Jacques Lacan
beschrieben. Das Symbolische ist, so Lacan, eine immanente, transzendentale Form eines
Individuums. Das Symbolische befindet sich als unausgesprochene und unbewusste Struktur in dem
Handeln der Charaktere eines sozialen Gefliges. Es sind Strukturen von Gesetzen, die ihnen nicht
bekannt sind. Damit begleitet das Symbolische die Erkenntnis der Wirklichkeit, denn kein Handeln ist
moglich, ohne das immanente Symbolische zu sein. Wir kdnnen also nur das wahrnehmen, als real
und wirklich betrachten, das in der objektiven, symbolisch strukturierten Wirklichkeitsstruktur Platz
findet. Insofern realisiert sich das Subjektive symbolisch in die Welt und wird so zu der Manifestation
des subjektiven Geistes in den Strukturen des Objektiven. Damit schafft das Subjektive nicht nur das
Objektive, sondern auch Wirklichkeit in den objektiven sozialen Strukturen.

,Den Begriffen Bedlirfnis und, Anspruch und Begehren entspricht in gewissem Sinn die Trias von
,Realem”, ,Imagindren” und ,Symbolischem®. Das Reale als das Materielle-Naturhafte tritt uns nur
als die durch das Symbolische strukturierte Wirklichkeit entgegen; innerhalb der Symbolischen
Ordnung [...] aber etabliert sich das des Imaginaren: der Spiegelungen, Projektionen und
Phantasmen.” (Lacan, 2005, S. 59)

In dem Sinne durchdringt das Symbolische das Soziale und bleibt notwendigerweise dabei
transzendental. Es lasst sich jedoch schwer feststellen, ob wir solche immanenten Systeme verstehen
kénnen, da wir sie nur subjektiv betrachten kdnnen und nie objektiv, weil wir selbst betroffen sind.

Es erschlieft sich daher ein Mangel an Moéglichkeiten der Reflexion. Da sich uns damit die Ordnung
des Symbolischen entzieht, ist die Frage, ob das Symbolische die List begleitet, berechtigt.

Doch wie ldsst sich diese Ordnung des Symbolischen nach einer Gesetzmdfigkeit wie von Lacan in
dem Sozialen reflektieren?

Nach Lacan muss man sich eines Gesetzes nicht bewusst sein, um danach zu handeln, da es im
Gegensatz zu Sausurre nicht beide Kommunikanten braucht, um Symbolisches zu deuten. Gesetze
waren eine Form der symbolischen Manifestation des Geistes. Doch selbst bei Sausurre entstand die
symbolische Ordnung aus dem biologischen Logos. Was wiederum bedeutet, dass dessen Gesetze
uns eingeschrieben sind, weshalb wir auch, ohne Aufkldarung dariiber, nach diesen Gesetzen handeln.

Da das Gesetz dem Symbolischen entspricht, kann es jedoch nicht aus dem Gottlichen oder dem
Natirlichen stammen, denn als absolute Instanzen bendtigt es nicht das Symbolische. Diese
Instanzen sind das Reale und missen daher nicht ihren subjektiven Geist manifestieren.

Daher kann sich das Symbolische als Wirkung nur aus dem Objektiven und Subjektiven des Menschen
entwickeln. Vom Menschen geschaffene Ordnungen verlangen jedoch einen empirischen Anker zu
dem Realen, im Gegensatz zu gottlichen oder natiirlichen Gesetzen, welche aus Prinzip im Realen
sind.

,Als Gesetz des Sozialen ist das Symbolische daher weder transzendent noch immanent, weder
absolut noch relativ; es ist vielmehr objektiver Geist, das hei}t sedimentierter Geist friiherer
Generationen. Das Gesetz ruht im objektiven Geist als einer nicht mehr erkennbaren Macht.”
(Draxler, 2020)

Damit gibt es keine Herkunft des Gesetzes des Symbolischen, da es in seinem Ursprung seine Instanz
als Gesetz wieder auflost. Es gab keine Abstimmung oder Verlautbarung, die beispielsweise das
Inzestverbot in Kraft setzte. Der Ursprung vergisst sich kontinuierlich im Handeln. Ein Gesetz wirkt
nicht Gber das aktive Bewusstsein von Ursprung und Autoritaten, wie bei Webers Vernunft. Genauso
wie sich die Existenz im Existieren vergisst oder die Sprachstrukturen im Sprechen, verliert sich das
Gesetz in der Umsetzung.



,Das Ich Fichtes vergisst seinen Ursprung im Akt der Setzung [...], das Sein Heideggers vergisst sich
und realisiert sich in der Seins-Vergessenheit der Moderne, und das Bewusstsein verdrangt seine
Urspriinge im Triebhaften, Traumatischen oder im paranoid-schizoiden Zerstérungswunsch. Die
Macht des Gesetzes liegt nicht in seiner urspriinglichen Setzung, sondern in den aktiven Akten des
Vergessens. Die Macht wird als vergessene ins Recht und in Geltung gesetzt” (Draxler, 2020)

So verhalt sich auch das Symbolische wie das Unbewusste dualistisch. Zu gleichen Teilen vergessen
und prasent, sowohl empirisch wie auch transzendental. So strebt jede symbolische Instanz danach
sich selbst zu vergessen und raumt damit dem Imagindren, dem Subjektiven, einen Rahmen ein.
Damit ist jedes empirische Recht, Politik, Wissenschaft oder Kunst als Idee sowohl vergessen als auch
prasent im Symbolischen. Der Kiinstler schafft keine Kunst, ware er sich bewusst, Kunst schaffen zu
missen. Es wiirde keine Kunst entstehen. Kunst entsteht aus dem Prozess des Schaffens und nicht
aus dem bewussten Streben, Kunst schaffen zu wollen. Demnach kdnnte auch das Vergessen des
Symbolischen Bestandteil vom ewigen Scheitern auf der Suche nach Definitionen fiir die Kunst, wie
auch aller symbolischer Instanzen, sein.

Die List des Symbolischen besteht also darin, eine Unverfligbarkeit und Sinnlosigkeit den damit
abstrakten allgemeinen Strukturmomenten anzulasten. Jede dieser symbolischen Instanzen besteht
zu gleichen Malten aus dem imaginaren Subjektiven und wiirde damit die Legitimitat verlieren, doch
durch das Symbolische entfaltet sich darin der Horizont des Sinns. Wissenschaften, Kunst oder Politik
wirden ihre Legitimation verlieren durch das Erkennen dieser Unverfiigbarkeit im Vergessen. Doch
dariber hinaus kénnen wir nicht nach einem erweiterten Sinn greifen, da sich dieser in dem
Vergessen des Ursprungs befindet, und der Sinn hat seinen Horizont im Symbolischen erreicht.

Durch das Vergessen des Ursprungs kann sich das Symbolische nicht im empirisch Allgemeinen
befinden und ist daher transzendental.

Doch daraus erschliefst sich die Frage, ob das Symbolische sowohl vom Menschen kommt und damit
modernistisch empirisch als auch transzendental ist.

In Foucaults ,,Die Ordnung der Dinge“” wird der Mensch als dual beschrieben. Zum einen eine
unbewusste Wirkung der Strukturen der Linguistik, Okonomie oder Politik, zum anderen auch die
Perspektive der jeweiligen realen Empirie. Diese Spaltung betrifft damit alle vom Objektiven
implementierten symbolischen Formen und der Mensch wird sowohl empirisch wie transzendental.

,Diese konstitutive Spaltung nicht nur des Menschen, sondern auch aller vom objektiven Geist
implementierten symbolischen Formen, in einen funktional erfassbaren, empirischen Teil und einen
transzendentalen, als allgemeines Wesen vorgestellten, in der Empirie genau nicht fassbaren und
immer schon vorausgesetzten Teil, scheint mir fiir jedes Verstandnis des Symbolischen grundlegend
zu sein.” (Draxler, 2020)

Ohne diese Spaltung kdnnten symbolische Instanzen wie die Kunst, die Wissenschaft oder die Politik
nicht existieren. Es gabe keine Manifestation des Menschen, ohne den Menschen als bewussten
Effekt als auch als empirische Realitat wahrzunehmen, dhnlich wie das Subjektive durch das
Objektive und das Objektive durch das Subjektive existiert.

Doch um das empirisch Transzendentale zu erfassen, verlangt es wieder eine List - die List des
Symbolischen. Die Macht und das Gesetz sind imaginar und damit nicht empirisch. Sie sind
symbolisch, da sich die empirische Gewalt durch sie manifestiert. In dieser Manifestation erscheint
die ,,mystische Grenze“®. Ein symbolisches, immanentes Gesetz aus dem Objektiven wie bei Lacan.

7 (Foucault, 2003)
8 (Draxler, 2020)



Die List des empirisch Transzendentalen liegt in der Dekonstruktion. Diese Entwertung des
Bestehenden betrifft jedoch nicht das empirische Recht oder Gesetz, sondern den Raum des
mystischen Gesetzes, da sich diese Instanz im Vergessen auflost.

Durch die Kritik am Empirischen und der entstehenden Dekonstruktion spaltet sich die Empirie vom
Transzendentalen, wodurch beides erkennbar wird. Diese Uberwindung - das Dekonstruieren - ist die
List in der kritischen Vernunft. Das Vergessen des Ursprungs im Symbolischen geschieht durch die
Dekonstruktion und bringt damit das Transzendentale, welches durch das Empirische begriindet ist,
ans Licht. ,Sie kritisiert das Vergessen des je eigenen Ursprungs in den Akten des Vergessens.®

Die Dekonstruktion ist daher eine List, weil sie, anstatt zu dekonstruieren, durch die schaffende
Erkenntnis des Transzendentalen mehr konstruiert.

LIST DER SYMBOLISCHEN VERNUNFT IN DER MODERNE

In der Historie des Menschen sind die Menschen sowohl die Schaffenden der Geschichte als auch
Reagierende auf die vorgefundene Historie. Der moderne Mensch kann nicht denken oder handeln,
als ware er nicht in aus der Moderne. Doch diese unfreiwillige Manifestation zwischen dem
Objektiven und dem Subjektiven, der Moderne und dem modernen Menschen, ist das Symbolische
und dessen List ist das Duale.

Der Geist der Moderne ware das Abstreifen dessen, was den Menschen durch die Historie
unfreiwillig fiihrt, hin zum aktiven Finden des ureigenen Bewusstseins. So scheint auch, als sei die
Moderne nicht nur ein Reagieren und Entwickeln aus gefestigten Historien und Strukturen zu einer
selbstbestimmten Version der Realitat.

Dennoch kann der moderne Mensch seine Haut nicht verlassen. Systeme der Kunst, Sprache und
Kultur kdnnen mit noch so stark divergierendem Ausdruck schaffen und doch bleiben sie in ihren
Systemen. Wir kdnnen nicht iber diese Systeme verfiigen, sondern es wird verfiigt.

Das Unverfligbare denkt uns, wie es auch gedacht wird. Selbst in der wandelbaren Situation der
Moderne bleiben die symbolischen Formen stabil. ,,Die Symbolischen Instanzen wie Wissenschaft
und Kunst, Politik und Okonomie, Gesellschaft und Geschichte, Kultur und Religion wurden kaum
verdndert.“%° Sie sind symbolische Ordnungen und Gesetze. Die daraus entstehenden symbolischen
Strukturen verlangen in der Moderne nach empirischer Realisierung, beschaftigen sich jedoch mit
transzendentalen Begriffen.

So forscht beispielsweise die Kunst an einem transzendentalen Diskurs, versucht jedoch, sich in
Kunstinstitution empirisch greifbar zu machen.

,Es ist dieses Wechselspiel, in dem sich die symbolische Struktur ausbildet, und Differenzierung und
Dynamisierung der Moderne in die Gange gebracht und bis heute aufrecht erhalten werden.”
(Draxler, 2020)

Somit ist wichtig zu erkennen, dass das Symbolische nicht das Transzendentale ist, sondern
differenziert das Empirische davon. Der Mensch der Moderne versucht, durch den Drang nach
Empirie das Imaginare zu iberwinden und reproduziert sich in den symbolischen Strukturen und
Instanzen. In der Uberwindung des Imaginaren sucht er jedoch nach der Lsung transzendentaler
Aufgaben, wie dem Klimawandel, der Diskriminierung, der Aufklarung oder dem Marxismus, in
empirischen Antworten.

Demnach bringt die symbolische ,,Ordnung der Moderne” (Draxler, 2020) stetige Verdnderung,

° (Draxler, 2020)
0ygl. (Draxler, 2020)



jedoch nur im Rahmen dieser symbolischen Strukturen. Durch diese Strukturen ist der Mensch nicht
nur blofl empirisch, er manifestiert das Transzendentale und bringt immer wieder neue Horizonte
des Sinns hervor.

,Wir leben also keineswegs bloR empirische, materielle Leben. Ganz im Gegenteil bringen wir standig
transzendentale Horizonte des Sinns“ (Draxler, 2020)

Jeder dieser Horizonte des Sinns wird bereits vorausgesetzt und zu einem Mangel an Sinnhaftigkeit,
wodurch der Mensch zu der von Foucault beschriebenen ,empirischen - transzendentalen
Dublette“*! wird. Dadurch konkurrieren die unterschiedlichen empirischen Lésungen fiir die
transzendentalen Vorstellungen einer gewaltfreien Realitdt mit Gewalt. Der Diskurs wird durch jede
dieser Losungen neu formuliert und weitergetrieben, denn es finden sich immer neue Vorstellungen
einer gewaltfreien Realitat, die zu mehr Gewalt flihren, weil sich das Transzendentale kategorisch
den empirischen Losungen entzieht. Durch diese Kluft zwischen dem Transzendentalen und dem
Empirischen stellt das Symbolische in dessen Wechselspiel eine fundamentale Position in der
Moderne dar, weshalb die symbolischen Institutionen mit den empirischen Losungen bespielt
werden.

,S0 wie Zeus die Okeanide Metis verschlingt, um dadurch die Kontrolle Gber jede Form der List, des
abweichenden, anderen Denkens und Wollens zu gewinnen und dem Chaos Ordnung bzw. der
Gesetzlosigkeit ein Gesetz abzutrotzen.” (Draxler, 2020)

Die empirischen Losungen der Moderne beanspruchen eine totale Aufklarung, die Abwendung der
Mythen und Legenden, und damit das Recht auf die Wahrheit. Doch ist die empirische Wahrheit fir
transzendentale Aufgaben nur eine List gegenlber der symbolischen Vernunft. Denn die Wahrheit ist
nie ohne List, weil sie sich immer schon bei der Macht in der Wahrheit befindet. Diese List kann auch
nicht reine Empirie des Verstandes sein. Draxler spricht von der Notwendigkeit einer anderen
transzendentalen Dimension als die Wahrheit selbst, um es zu erméglichen, die List der Wahrheit
gegeniber zu stellen. Daher kann auch die Vernunft nicht der Schliissel zu Wahrheit, oder die
symbolischen Institutionen nicht ohne List sein.

11 (Foucault, 2003)



CONCLUSIO:

Draxlers Annahme, dass die List der Vernunft, wie von Hegel oder Walter Jaschke, dem symbolischen
nach u.a. Lévi-Strauss entspricht, erwies sich als nachvollziehbar.

Dafir galt es, die Begriffe der Vernunft sowie des symbolischen prazise zu erldutern und zu
reflektieren. Die Vernunft wird erkenntlich durch das Verhaltnis des Subjektiven und des Objektiven,
aus dessen sich die Vernunft erschlieft.

Die Vernunft sei eine schliissige Erkenntnis, die jeder als allgemein gliltig ansieht. Damit befindet sich
die Vernunft, wie das Objektive, im Bereich des Absoluten. Der Grund dafiir, dass wir nicht nach
Kraften dieses Absoluten gestalten kénnen, liegt an einer eingeschrankten Verfligbarkeit.

Daraus erschlieRt sich, dass das Subjektive all* das sein muss, was von diesem Allgemeingiiltigen,
Objektiven abweicht.

Dennoch entsteht jenes Subjektive aufbauend auf objektiven Strukturen, wie auch umgekehrt. Das
Verstandnis Uber diese wechselseitige Abhangigkeit ergriindet die Erkenntnis Gber die Vernunft.

Die List der Vernunft besteht darin, sowohl Grundlage fiir das subjektiven Gedankengutes zu sein,
wie auch zugleich nicht gedacht werden zu kénnen.

Das Symbolische entspricht einer Manifestation zwischen dem Objektiven und dem Subjektiven. Es
ist sowohl immanent und empirisch als auch transzendental. Demnach ist das Symbolische ohne
Ursprung und kann nicht erfasst werden.

Die Vernunft ware damit eine dieser symbolischen Manifestationen, und aufgrund des Allgemeinen
auch mit einer List verbunden.



LITERATURVERZEICHNIS

Adorno, T. L., & Horkheimer, M. (1988). Dialektik der Aufkldrung. Berlin: Fischer Taschenbuch Verlag.

Cassirer, E. (2017). Gleichsatz. Von Der Begriff der symbolischen Formen im Aufbau der
Geisteswissenschaften: https://www.gleichsatz.de/b-u-t/spdk/cass1.html abgerufen

Descartes, R. (2015). Betrachtungen (liber die Grundlagen der Philosophie. Ersterscheinung 1641;
Norderstedt: Books on Demand.

Draxler, H. (2020). Vorlesung "Die List der symbolischen Vernunft". Wien, Osterreich: Universitat fir
Angewandte Kunst, Wien.

Foucault, M. (2003). Die Ordnung der Dinge: Eine Archdologie der Humanwissenschaften . Berlin:
Suhrkamp Verlag.

Freud, S. (1981). Psychologie des Unbewuften. Band 3 . Frankfurt am Main: S.Fischer Verlag.
Hegel, G. W. (1994). Vorlesungen (iber die Philosophie der Geschichte. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Hobbes, T. (1651). Leviathan, the Matter, Forme, & Power of a Common-wealth Ecclesiasticall and
Civill. London: Andrew Crooke.

Homer. (2006). Odyssee. Deutschland, Ditzingen: Philipp Reclam jun. Verlag GmbH.
Jaeschke, W. (2019). Hegels Philosophie. Hamburg: Felix Meiner Verlag.
Kues, N. v. (1445). De Deo abscondito. Bernkastel-Kues.

Lacan, J. (2005). Strukturale Psychoanlyse und Literatur. In K. M. Bogdal, Neue Literaturtheorien, Eine
Einfiihrung (S. 57-78). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Levi-Strauss, C. (1950). Introduction to the Work of Marcel Mauss. London: Routledge & Kagan Paul.

Nemitz, R. (27. 12 2010). Lacan Entziffern. Von Lacans Sentenzen, Das Unbewusste ist strukturiert
wie eine Sprache: https://lacan-entziffern.de/unbewusstes/das-unbewusste-ist-strukturiert-
wie-eine-sprache/ abgerufen

Simon, E. (1969). Die Gétter der Griechen. Miinchen: Hirma.

Weber, M. (1905). Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Altenmunster: Jazzybee
Verlag.



