p—

di:'Angewandts -

curating
managing
masterlehrgang fur
ausstellungstheorie & praxis
an der universitat fiir
angewandte kunst wien

Master Thesis

ecm — educating/curating/managing 2010-2012
Masterlehrgang fir Ausstellungstheorie und -praxis an der Universitét

fur angewandte Kunst Wien

Contact Zones verhandeln
Vergleich von Reprasentations- und Vermittlungsstrategien in der Theorie und Praxis
an Orten der postethnografischen Préasentation von aufllereuropéischer Kultur und

Kunst

Stephanie Endter

Wien, Juni 2013
betreut von Dr. Nora Sternfeld und Dr. Monika Sommer-Sieghart



Die vorliegende Arbeit versucht zu ermitteln, welche Potentiale aber auch Grenzen
der Begriff der Contact Zone, der vor dem Hintergrund der Colonial Studies
heutzutage fur Institutionen und Praktiker hat, die sich mit der Représentation von
nichteuropdischer Kunst und Kultur beschéftigen. Der Begriff wurde in den 1990er
Jahren von Mary Louise Pratt und James Clifford gepréagt.

In einem von zwei Fallbeispielen werden mit dem Weltkulturen Museum in Frankfurt,
dem Haus der Kulturen in Berlin und dem Institute of Visual Arts in London drei
Institutionen anhand ihrer AuRendarstellungen nach ihren Reprasentations- und
Vermittlungsstrategien unter Berlicksichtigung des Konzeptes der Contact Zone
untersucht.

In einer zweiten Fallstudie werden drei Berichte aus der vermittlerischen/
kunstlerischen Praxis dahingehend analysiert, inwiefern der theoretische Begriff der
Contact Zone in der Praxis anwendbar ist oder gar angewendet wird. Zudem wird
eruiert, mit welchen anderen Strategien den Herausforderungen einer kritischen
reflexiven Vermittlung im Kontext einer zunehmend kulturell diversen Gesellschaft

begegnet werden kann.



This paper tries to explore which potentials but also limitations the term Contact Zone
has today for institutions and people working with the representation of noneuropean
arts and culture. The term Contact Zone was coined during the 1990ies by Mary
Louise Pratt and James Clifford during the rise of the postcolonial studies.

In one of two case studies three institutions, namely the Weltkulturen Museum in
Frankfurt, the Haus der Kulturen in Berlin and the Institute of Visual Arts in London
are examined by their external presentations what kind of strategies of representation
and education they employ also under consideration where a Contact Zone gets
realised.

In a second case study three reports from the education and artistic pratice are
analysed according to whether and how the theoretical term of the Contact Zone is
translated into the praxis. Additionally also other strategies get discussed which find
application when being confronted with the challenges of a critical reflexive education

within the context of a growing culturally diverse society.




Inhaltsverzeichnis

1. Thema und Fragestellung S5

2. Contact Zone

2.1 Begriffsklarung und Definition der Contact Zone S.10
2.2 Cliffords Vision S.13
2.3 Die Contact Zone in aller Munde S.14
24 Verortung der Contact Zone im aktuellen Vermittlungsdiskurs S.17
2.5 Postkoloniale Theorien und Vermittlung S.20

3. Représentations- und Vermittlungsstrategien in der Praxis unter Beriicksichtigung
des Konzepts der Contact Zone

3.1 Fallstudie I: Vergleich dreier Institutionen an der Schnittstelle von Kunst und

Ethnografie S.21
3.1.1 Ethnologische Museen und deren Geschichte S.22
3.1.2 Wege und Entwicklungen dreier Institutionen im Vergleich S.27
3.1.3 Ahnlichkeiten und Unterschiede S42

3.2 Fallstudie II: Interviews mit Expertinnen aus der vermittlerischen und

kiinstlerischen Praxis

3.2.1 Einschatzungen zur Anwendbarkeit der Contact Zone in der Praxis S.45
3.2.2 Motivation und Definition der eigenen Rolle S48
3.2.3 Community Artbeit S.50
3.2.4 Konflikte S.52
4. Fazit und Ausblick S.53
Literaturverzeichnis S.57
Lebenslauf S.62

Anhédnge: Transkriptionen der Interviews, gefuhrt mit Sophie Goltz, Nora

Landkammer und Kristina Leko




1. Thema und Fragestellung

.t may, indeed, be utopian to imagine museums as public spaces of collaboration,

shared control, complex translation, and honest disagreement.“’

Dieses in den 1990er Jahren von James Clifford formulierte Ideal eines musealen
Raumes hat auch heutzutage nicht an Relevanz verloren. Allerdings sieht man
bereits bei einem kurzen Blick auf die Trefferliste fur Fachblicher zum Thema
,Museum” beim Versandhandel ,amazon.de®, wie komplex die Herausforderungen an
Museen heute sind. Es erscheinen unter den ersten 30 Treffern Titel wie: ,Museen
neu denken: Perspektiven der Kulturvermittlung und Zielgruppenarbeit”, ,Museen
zwischen Qualitdt und Relevanz”, “Museum und Migration: Konzepte — Kontexte —
Kontroversen”, ,Museen und Tourismus: Wie man Tourismusmarketing wirkungsvoll
in die Museumsarbeit integriert.”, ,Das partizipative Museum: Zwischen Teilhabe und
User Generated Content. Neue Anforderungen an kulturhistorische Ausstellungen”
oder ,Kunst im Kulturkampf: Zur Kritik der deutschen Museumskultur™.

Nicht nur inhaltlich ist vieles bei Museen im Wandel begriffen — die Kulturinstitutionen
stehen auch in Konkurrenz mit anderen Freizeitangeboten. Sie sehen sich zudem mit
immer héherem ékonomischem Druck konfrontiert und missen mit méglichst hohen
Besucherzahlen® ihre staatlichen Bezlige rechtfertigen. Einige Museen setzen auf
.Blockbusterausstellungen” oder auf ein méglichst publikumswirksames Programm
und scheuen dabei das Risiko, gesellschaftlich kontrovers Diskutiertes in den Fokus
zu rucken. Doch gerade darin sieht Hans Belting eine Licke, die von den Museen

eingenommen werden kann: ,Der Sinn des Museums liegt nicht in seiner Aktualitat,

' James CLIFFORD, Museum as Contact Zones, in: ders., Routes. Travel and Translation in the
Twentieth Century, London 1997, S. 208.

2 URL: http://www.amazon.de/s/ref=nb_sb_noss?__mk_de_DE=AMAZO&url=node%3D288100&field-
keywords=museum (Stand: 19. Dezember 2012).

*Im vorliegenden Text wird durchgéngig die mannliche Form benutzt. Aus Griinden der leichteren
Lesbarkeit wird auf eine geschlechtsspezifische Differenzierung, wie z.B. Besucher/Innen, verzichtet.
Entsprechende Begriffe gelten im Sinne der Gleichbehandlung fiir beide Geschlechter.



e

sondern in seiner Alteritat. Die Andersartigkeit ist seine wahre Bedeutung, die
Differenz auch seine heutige Chance.“ Demnach missen Museen ,nicht
tagesaktuell sein, aber mit zeitgenéssischen Themen arbeiten und sie aus einer
anderen als den medial aufbereiteten Perspektiven beleuchten.”

Im Bezug auf Ethnologische Museen verscharft sich die inhaltliche Debatte, da sie
heutzutage ,unter dem Druck nationalistischer, nativistischer und indigenistischer

Forderungen“® stehen.

Zu der Zeit der ,Entdeckungsreisen® und des Kolonialismus nahmen
Vélkerkundemuseen am Ende des 19. Jahrhunderts und zu Beginn des 20.

Jahrhunderts eine besondere Rolle unter den Museen ein, da es sich bei ihnen

[...] nicht nur [um] 6ffentliche Radume, sondern in Rekurrierung auf die Disziplin der Vélkerkunde, um
wissenschaftliche Rdume handelte. [...] Demzufolge wurde eine Differenzierung der Menschheit sowie
eine Kreation von Bedeutung und Ordnung angestrebt, die offentlichkeitswirksam war. Dafir teilten
Vélkerkundemuseen die Welt in ,Kulturrdume’ auf und konkretisierten diese durch repréasentative
Gegenstande, womit sie eine Vorstellung von der Welt strukturierten und gleichzeitig auch eine

imaginative Erschliefung des Neuen, vor allem der kolonialen Gebiete, erm('jglichten.7

Dabei wurden und werden in Ethnologischen Museen gréRtenteils fremde Kulturen
ausgestellt, wobei die Institution Museum Uber die Art der Reprasentation
entscheidet. ,Historische Fakten um den Kolonialismus, um Unterdriickung und
Gewalt, aber auch um den Widerstand dagegen, werden ausgeblendet und fiihren so
einmal mehr eben diese epistemische Gewalt der Konstruktion, des Verschweigens

und Verharmlosens fort.” Nicht zu verwechseln mit der bei Belting gepriesenen

*Hans BELTING, Das Museum. Ein Ort der Reflexion, nicht der Sensation, in: Hans BELTING:
Szenarien der Moderne. Kunst und ihre offenen Grenzen, Hamburg 2005, S. 252.

*Vgl. ebd.

® Hito STEYERL, Die Institution der Kritik, 2006, URL: http://eipcp.net/transversal/0106/steyerl/de
(Stand: 25. November 2012).

" Anja LAUKOTTER, Von der “Kultur” zur “Rasse” — vom Objekt zum Kérper?, Einleitung, in: Anja
LAUKOTTER: Von der “Kultur” zur “Rasse” — vom Objekt zum Kérper?, Bielefeld 2007, S. 12-14.
® Marion RUCKER, (Post-)Koloniales Ausstellen? Betrachtungen zu der Dauerausstellung ,Stid-,

Siostasien und Himalayalander: Gétterbilder” im Vélkerkundemuseum Wien, Masterarbeit Universitat



|

»2Andersartikeit” im Umgang mit Themen und Présentation im Ausstellungskontext
mussen sich Ethnologische Museen spéatestens vor dem Hintergrund der Kritik an der
westlichen Reprasentation und Aneignung des ,Anderen” von Edward Said® und den
zu dieser Zeit in den USA entstehenden Postcolonial Studies die Frage nach ihrer

aktuellen Bedeutung stellen. So stellt Said heraus, dass

der koloniale Diskurs [tatsachlich] essentiell auf einer Bedeutungsfixierung [beruht], die in der
Konstruktion und Fixierung der ausnahmslosen Anderen [Hervorhebung im Original] zum Ausdruck
kommt. Die gewaltvolle Reprasentation der Anderen [Hervorhebung im Original] als unverriickbar
different war notwendiger Bestandteil der Konstruktion eines souverdnen, (iberlegenen europaischen

Selbst.™

Sicherlich steckt in Ethnologischen Museen auch ein groRes Potential. Anstatt das
.exotische, Mystische und Fremde darzustellen“!’, kann es Ort der kritischen
Reflexion Uber das Eigene sein und nach den Worten von Marcus und Fischer mit

der Ethnologie das folgende Versprechen einlésen:

The [...] promise of anthropology [...] has been to serve as a form of cultural critique for ourselves. In
using portraits of other cultural patterns to reflect self-critically on our own ways, anthropology disrupts

common sense and makes us reexamine our taken-for-granted assumptions.'?

Denn ,ein unschuldiges Sprechen ,uber die Anderen’ im Museum ist nicht mehr

mdglich.“'* Wie gehen nun Ethnologische Museen mit dieser Situation um?

Wien 2010, S. 6.

®Vgl. Edward W. SAID, Orientalism, London 1978.

' Maria Do Mar CASTRO VARELA, Nikita DHAWAN, Postkoloniale Theorie. Eine kritische
Einfuhrung, Bielefeld 2005, S.16.

" RUCKER, (Post-)Koloniales Ausstellen?, a.a.0., S. 5.

” George E. MARCUS, Michael M. J. FISCHER, Anthropology as Cultural Critique. An Experimental
Moment in the Human Sciences, Chicago und London 1986, S. 1.

¥ Belinda KAZEEM, Charlotte MARTINZ-TUREK, Nora STERNFELD, Vorwort, in: dies. (Hg.), Das

Unbehagen im Museum. Postkoloniale Museologien, Wien 2009, S. 8.



-

In der vorliegenden Arbeit wird untersucht, inwiefern die Contact Zone, ein Begriff,
der Anfang der 1990er Jahre von Mary Louise Pratt' und James Clifford ' gepragt
wurde, eine mdgliche und auch in der Praxis angewendete Strategie sein kénnte, um
den vorab genannten Schwierigkeiten zu begegnen. Die Contact Zone reklamiert,
einen Raum zu er6ffnen, in dem Machtverhaltnisse nicht verleugnet werden. Dadurch
wird ein Handlungsraum eréffnet, in dem eine Neuverhandlung stattfinden kann. Dies
ist die Grundlage, um Cliffords Forderung nach dem Museum als einem 6&ffentlichen
Raum der Zusammenarbeit, geteilten Kontrolle, komplexen Ubersetzungsarbeit und

ehrlichen Zwistigkeit ndher zu kommen.

Nach einer theoretischen Begriffsklarung der Contact Zone sowie dessen Einbettung

in den aktuellen Diskurs wird anhand von zwei Fallstudien die Praxis untersucht.

Zunéachst werden das Weltkulturen Museum in Frankfurt, das Haus der Kulturen der
Welt in Berlin und das Institute of International Visual Arts in London anhand ihrer
Selbstdarstellungen auf Webseiten, in Jahresberichten und Publikationen untersucht.
Alle drei Institutionen haben es sich zur Aufgabe gemacht, Kunst und Kultur aus
nicht-europédischen Landern zu zeigen und zu vermitteln. Hierbei wird versucht, ihre
Strategien der Selbstdefinition hinsichtlich eines immer globaler werdenden
Kunstmarktes und eines immer heterogener werdenden Kulturbegriffes zu erfassen.
So setzen sich alle drei Hauser von klassischen Ethnologischen Museen im
europédischen Raum durch ihre Konzeption ab. Dadurch nehmen sie méglicherweise

eine beispielgebende Vorreiterrolle ein.

In der zweiten Fallstudie wird in Experteninterviews danach gefragt, inwieweit die
Contact Zone in der Praxis Anwendung findet. Dartiber hinaus werden Mdéglichkeiten
erdrtert, inwiefern Kritik, Konflikt und die Auseinandersetzung mit den
Machtverhéltnissen und der Deutungsmacht — im Hinblick auf mdgliche

Transformationen — in Vermittlungsaktionen Platz haben kénnen.

i Mary Louise PRATT, Arts of the Contact Zone, in Profession 91, New York 1991.
i° CLIFFORD, Museum as Contact Zones, a.a.0., S.189-219.

AN



Der Ruf nach Vermittlung wird sowohl von den Institutionen als auch von
kulturpolitischen Entscheidungstrdgern immer stérker, wobei sich die
Kunstvermittlung selbst ,im Spannungsfeld zwischen institutionellen und
emanzipatorischen Anspriichen*® befindet. Kunst- und Kulturvermittiung gilt den
kulturpolitischen Entscheidungstréagern beinahe als Allheilmittel. Sie dient der
Bindung und Erschliefung neuer Besuchergruppen, ermdglicht das Erlernen von
sozialen und kunstlerischen Skills und soll ,sozialen Randgruppen® dabei helfen, sich
in die Gesellschaft einzugliedern oder im Rahmen ihrer Arbeit dienlich zu sein.
Menschen sollen selbstbestimmt Erfahrungen sammeln kénnen und sich selbst
ermachtigen.’” Dabei muss sich Vermittlung weiterhin mit den folgenden drei

Grundbedingungen auseinandersetzen:

[Dass sie] [a]uf dem Weiterreichen des symbolischen Kapitals von ,Kunst’ und ,Bildung’ beruht, oft,
ohne dessen Grundlage in Frage zu stellen, dass zweitens Vermittlung gegeniiber dem
Ausstellungsmachen weiterhin die ,Dienstleistung’ bleibt (,in die Ausstellung einfiihren, sie erklaren’)
und dass sie drittens dennoch haufig zur gesellschaftlichen Legitimierung von Institutionen herhalten

darf, um die sogenannte ,Offnung der Institution’ argumentatorisch zu belegen.18

Als Leiterin der Bildung und Vermittlung des Weltkulturen Museums Frankfurt sehe
ich mich in meiner taglichen Arbeit vielerlei Interessen ausgesetzt: angefangen von
dem Kollegium im Museum tber das Kulturamt bis hin zu Stiftungen und nicht zuletzt
von Nutzern des Museums. Mein Erkenntnisinteresse bei dieser Arbeit liegt darin,
Notwendigkeiten, Méglichkeiten und Grenzen der Vermittlungsarbeit zu eruieren und

fur meine Museumsarbeit nutzbar zu machen.

*Nora STERNFELD, Der Taxispielertrick, Vermittlung zwischen Selbstregulierung und
Selbsterméchtigung, in: schnittpunkt (Hg.), Wer spricht? Autoritat und Autorschaft in Ausstellungen,
Wien 2005, S.16.

"Vgl. ebd. S. 24-25.

*® Susanne KUDORFER, Nora LANDKAMMER, microsillons, Bernadette SETTELE, Arbeiten in und
an Institutionen, in Kunstvermittlung in Transformation, Perspektiven und Ergebnisse eines
Forschungsprojektes, Bernadett SETTELE und Carmen MORSCH (Hg.), Zirich 2012, S. 9.



2. Contact Zone

2.1 Begriffskldrung und Definition der Contact Zone

In den 1990er-Jahren entwickelte Mary Louise Pratt das Konzept der Contact Zone
und verstand darunter ,social spaces where cultures meet, clash, and grapple with
each other, often in contexts of highly asymmetrical relations of power, such as
colonialism, slavery, or their aftermaths as they are lived out in many parts of the
world today“.19 Durch den Begriff ,Kontakt” will Pratt verhindern, dass koloniale

Begegnungen auf einen aktiven Part des Kolonisators und einen passiven Part des
Kolonisierten reduziert werden, wobei sie dabei groRen Wert legt, dass
unterschiedliche Machtverhéltnisse nicht nivelliert werden, sondern vielmehr klar

benannt und damit auch verhandelbar sind. So hebt Pratt hervor:

,contact’ perspective emphasizes how subjects get constituted in and by their relations to each other. It
treats the relation among conlonizers and colonized, or travelers and ,travelees’, not in terms of
separatedess, but in terms of co-presence, interaction, interlocking understandings and practices, and

often within radically asymmetrical relations of power.20

Pratt wendet den Begriff der Contact Zone in ihrem Artikel ,Arts of the Contact Zone”
auch auf den Klassenraum an und folgert mégliche Schwierigkeiten, aber auch
padagogische Chancen. Sie Iadt Lehrer ein, den Klassenraum nicht als einen
unveranderbaren Raum zu betrachten, in dem Rationalitét regiert, als vielmehr als
einen Ort eines komplexen Zusammenspiels, an dem haufig auch verschiedene
Kulturen und Weltanschauungen aufeinandertreffen, die zu einem Austausch und im
unerfreulichsten Fall zu einer absoluten Heterogenitidt an Meinungen fuhren kann.

Oft birgt dieser Austausch allerdings die Chance, sich mit anderen Ideen und

" PRATT, Arts of the Contact Zone, a.a.0., S. 35.
g’ Mary Louise PRATT, Imperial Eyes, Travel and Transculturation, New York 1992, S. 8.

10

i



-

Interessen und Geschichtsauffassungen auseinanderzusetzen, Unterschiede und

Hierarchien zu Gberwinden und gegenseitigen Respekt zu férdern.*

James Clifford untersuchte auf Grundlage von Pratts Text Ethnologische Museen
hinsichtlich des Begriffes der Contact Zone. Historisch betrachtet waren
Ethnologische Museen Orte, an die materielle Kultur aus den verschiedenen
Kulturkreisen der Welt gebracht wurden. Nach Clifford gab es stets ein Zentrum und
eine Peripherie. Das Zentrum war der Ort an dem zusammengetragen wurde und die
Peripherie ein Gebiet fur Entdeckungsreisen. Das Museum, normalerweise im
Zentrum angesiedelt, archiviert die Objekte, kimmert sich um sie und interpretiert
sie.”

Aber durch Contact Zones, in denen es zu Kontakten zwischen Museumsmitarbeitern
und Vertretern, der im Museum reprasentierten kulturellen Gruppen kam, gingen die
Anforderungen, wie bei Clifford beschrieben, tiber das reine Bewahren hinaus:

»A kind of reciprocity was claimed, but not a give-and-take that could lead to a final
meeting of minds, a coming together that would erase the discrepancies, the ongoing
power imbalances of contact relations.“®

Dies beschreibt den Aspekt der ,uneven reciprocity — der unebenen
Gegenseitigkeiten“*, der grundlegend fir das Konzept der Contact Zone ist. Uneben
insofern, als dass die ungleichen Machtverhaltnisse auch in der Contact Zone
weiterhin bestehen, die sich u.a. in Unterschieden von Kontrollaustibung und
finanziellen Mitteln duRern.?

Dennoch sind die jeweiligen Rollen und Verhéltnisse der Interakteure nicht von

vornherein festgeschrieben, wordurch ein Handlungsraum aufgemacht wird, in dem

# Vgl. PRATT, Arts of the Contact Zone, a.a.0., S. 40.

= Vgl. CLIFFORD, Museum as Contact Zones, a.a.O., S.193.

% ebd. S. 193.

* Nora STERNFELD, Kontaktzonen der Geschichtsvermittlung, Transnationales Lernen (iber den
Holocaust in der postnazistischen Migrationsgesellschaft, Disseration, Wien 2012, S. 34.

® Vgl. CLIFFORD, Museum as Contact Zones, a.a.O., S.193-195.

11



2.2 Cliffords Vision

Clifford entwirft das Bild vom Museum als einen Ort der Zusammenarbeit, der
geteilten Kontrolle, der komplexen Ubersetzungsarbeit und ehrlichen Zwistigkeit.
Doch in der Realitdit geben Museen eher vereinheitlichte Visionen von
Gemeinschaften wider, als sich Uberscheidende, diskrepante Geschichten. Dabei
sind die wenigsten Gemeinschaften homogener Natur. * Jedoch finden sich laut

Clifford auch alternative kulturelle Orte, die neue Strategien verfolgen:

Explicit contact relations now place this kind of search in a different conjuncture, imposing new
collaborations and alliances. Thus, the multiplication of contexts beomes less about discovery and
more about negotiation, less matter of creative curators having good ideas, doing research, consulting
indigenous experts, and more a matter of responding to actual pressures and calls for representaion in
a culturally complex civil society.

Contact work in a musuem thus goes beyond consultation and sensitivity, though these are very

important. It becomes an active collaboration and a sharing of authority.31

Doch hierfir mussten Museen und andere kulturelle Institutionen ihr
Selbstverstdndnis verandern, sich selbst nicht als Zentrum verstehen, von dem die
Deutungshoheit ausgeht, sondern als Orte des Transits und als Orte des Konflikts
und der Kommunikation zwischen auseinanderklaffenden Gemeinschaften und
Ideen. Sie miussten gerade diese Verstrickungen ins Zentrum ihrer Arbeit riicken und

nicht deren Auflésung und Harmonisierung.*

Damit sind Cliffords Ausfiihrungen zum Museum als Contact Zones sowohl
beschreibend als auch visionar, wie Sternfeld herausstreicht. So schreibt sie: ,Das
Konzept der Kontaktzone wurde also ebenso zu einer Bestandsaufnahme von

Handlungsmacht in geteilten Rdumen herangezogen, wie zur Erarbeitung von

% vgl. ebd., S. 208.
¥ Ebd., S. 210.
#Vqgl. ebd., S. 213.

13



progressiven Modellen von Bildungs- und Museumskonzepten™?. Cliffords Vision im

Hinblick auf Museen ist die einer Verdnderung durch Demokratisierung:

My account argues for a democratic politics that would challenge the hierarchical valuing of different
places of crossing. It argues for a decentralization and circulation of collections in a multiplex public
sphere, an extension of the range of things that can happen in museums and museum-like settings. It
sees the inclusion of more diverse arts, cultures, and traditions in large, established institutions as
necessary, but not as the only or primary point of intervention. Indeed, any pluralist vision of full
inclusivity at privileged sites [...] is questioned. A contact perspective argues for the local/global
specificity of struggles and choices concerning inclusion, integrity, dialogue, translation, quality, and
control. And it argues for a distribution of resources (media attention, public and private funding) that

recognizes diverse audiences and multiply centered hisories of encounter.

2.3 Die Contact Zone in aller Munde

Der Begriff der Contact Zone wurde in den letzten Jahren von vielen Museen und
kulturellen Institutionen adaptiert. In der aktuellen Auslegung steht er haufig als

Synonym fiir Dialog, Inklusion und Kooperation.*

* STERNFELD, Kontaktzonen der Geschichtsvermittiung, a.a.O., S. 35.

¥ CLIFFORD; Museum as Contact Zones, a.a.0., S. 214.

* Vgl. Robin BOAST, Neocolonial Collaboration: Museum as Contact Zone Revisited, in: Museum
Anthropology, Vol. 34, Iss.1, S. 56.

Boast fiihrt einige Beispiele auf, wie der Begriff der Contact Zone in Insitutionen verwendet wird:

“The Contact Zone, the Museum'’s first permanent film studio, opened in September 2007 with a
special ceremony by a Yoruba chief, and attended by many of the Museum'’s community partners. It is
intended to be an active, informal and relaxed space for Collective Conversations.” (Manchester
Museum 2006).

One of the best-known examples of the application of the idea of the Contact Zone is the University of
British Columbia Museum of Anthropology’s (MOA) Renewal Project, “A Partnership of Peoples,”
which includes a number of new spaces and new approaches to museum storage and presentation,
“including a new Research Centre, Major Temporary Exhibition Gallery, and Community Suite.
Together, they support collaborative, socially responsible, and interdisciplinary research across local,

national, and international borders.” (MOA 2008).

14



Auch wenn dies grundsétzlich eine zu begrifRende Verdnderung darstellt und
Institutionen sich dadurch 6ffnen, so gibt es auch Stimmen, die die Adaption des
Begriffes kritisch sehen. In seinem Text ,Neocolonial Collaborations: Museum as
Contact Zone Revisited” bezieht sich Robin Boast auf die Texte von Pratt und Clifford
und stellt die Frage: ,Why we perpetuate only a partial and rosy portrait of the
Contact Zone. My goal is not to undermine what good work has been done but to
expose the dark underbelly of the Contact Zone and, hence, the anatomy of the
museum practice that seems to be persistently neocolonial.”® Boast beklagt, dass
gerade die Ungleichheit der Machtverhaltnisse in dialogischen Projekten aufier Acht
gelassen wird. Bezugnehmend auf die ,New Museology” argumentiert er weiter:

.[.-.] at the core of the new museology is an assumption that the museum is neither a
center of research nor primarily a collecting institution but an educational instrument.
The goal of the new museology was, and largely still is, the transformation of social
practices through the transformation of the museum from a display of singular expert

accounts to a site of different educational engagements.™’

So sieht auch Mary Louise Pratt die Chancen der Contact Zone gerade in dem
Zusammentreffen von Menschen mit sehr heterogenen Ansichten, bei denen jeder
die Chance bekommt, ganz neue Perspektiven einzunehmen und sich selbst zu

hinterfragen:

Virtually every student was having the experience of seeing the world described with him or her in it.
Along with rage, incomprehension, and pain there were exhilarating moments of wonder and
revelation, mutual understanding, and new wisdom - the joys of the Contact Zone. The sufferings and
revelations were at different moments to be sure, experiences by every student. No one was excluded,

and no one was safe.®®

Doch gerade der geforderte pluralistische Ansatz wird von Institutionen oftmals nicht
verfolgt. Stattdessen wird eher eine Scheinpartizipation praktiziert, bei der oftmals

eingeladene Kooperationspartner manipuliert und instrumentalisiert werden.

®Ebd., S. 57.
*"Ebd., S. 58.
e PRATT, Arts of the Contact Zone, a.a.0., S. 39.

15




Bereits 1998 zeichnet Tony Bennett ein kritisches Bild der Contact Zone:

Bennett (1998:213) saw the Contact Zone, as a space for cross-cultural dialogues and source
community expertise, to be merely an extension of the museum as an instrument of governmentality,
expressed as multiculturalism. Bennett (1998:213) asked, are “museums not still concerned to beam

their improving messages of cultural tolerance and diversity into civil society as far as they can

9
reach?”

Die Gefahr besteht, dass das Museum ein Ort der Dominanz bleibt und Projekte nicht
unter Benennung der ungleichen Machtverhéltnisse durchgefiihrt werden und damit
unter dem Deckmantel der Contact Zone zu neokolonialen Kooperationen werden.

In der Theorie bietet, wie oben bereits angefiihrt, die Neue Museologie einen
moglichen Ausweg, “a museology that promotes education over research,
engagement over doctrine, and multivocality over connoisseurship.™® Sie
unterstreicht mit Nachdruck das Potential der Vielstimmigkeit.

Doch das geht Boast noch nicht weit genug. Er fordert:

[...] the new museum, the museum as Contact Zone, is and continues to be used instrumentally as a
means of masking far more fundamental asymmetries, appropriations, and biases. The museum, as a
site of accumulation, as a gatekeeper of authority and expert accounts, as the ultimate caretaker of the
object, as the ultimate arbiter of the identity of the object, as its documenter and even as the educator,
has to be completely redrafted. Where the new museology saw the museum being transformed from a
site of determined edification to one of educational engagement, museums of the 21st century must
confront this deeper neocolonial ‘legacy. This is not only possible but, | would argue, could renovate
the museum into an institution that supported the enrichment, rather than authorization, of collections.
To do this, however, requires museums to learn to let go of their resources, even at times of the

objects, for the benefit and use of communities and agendas far beyond its knowledge and control.*'

*Ebd., S. 59.
“Ebd., S. 65.
“Ebd., S. 67.

16



2.4 Verortung der Contact Zone im aktuellen Vermittlungsdiskurs

Beispiele, bei denen Museen oder andere Kultureinrichtungen in Projekten freiwillige

Kontrollabgabe praktizieren, sind eher rar. So schreibt Carmen Mérsch zu diesem

Problem:

Wahrend die Kunstinstitution &sthetisch hochgradig reguliert und normativ agiert, mit einem
empfindlichen Sensorium gegeniber der Form, sind die von Terlnehmer_innen und
Kooperationspartner_innen hergestellten Selbstreprésentationen haufig nicht mit diesen Anspriichen
vereinbar. Es treffen hier unterschiedliche Notwendigkeiten, Qualitdtsvorstellungen und Interessen in
Bezug auf Reprasentation aufeinander. Von kuratorischer Seite heilt die Antwort auf diese Spannung
bislang haufig Einverleibung oder Ausschluss. [...] Selbstreflexive Vermittiung dagegen versucht, sich
in dem zu uben, was ich »Peinlichkeitsfahigkeit« nenne, das heil}t, die asthetischen Artikulationen und
Selbstreprasentationen aller Beteiligten mdglichst gleich zu werten. Dies geht jedoch haufig zu Lasten
einer informierten und reflektierten formalen Gestaltung von Sichtbarkeit, die wiederum dem Projekt

und seinen Akteur_innen politisch niitzen wiirde.*?

Wie man den Ausfihrungen entnehmen kann, wird der Vermittlung eine
entscheidende Rolle zugesprochen. Dabei ist es wichtig, dass immer wieder Neues
ausprobiert wird, denn jeder Kontext ist sehr spezifisch und fordert neue

Herangehensweisen. So schreibt auch Eva Sturm:

Und es gibt keine einzige Methode, sondern viele Methoden, die immer wieder neu gesucht, je
nachdem different wiederholt werden miissen. Denn selbstredend gibt es Erfahrungen, Uberliefertes,
Dinge, die man von anderen lernen, nachmachen kann. Aber die Verfihrungskraft solcher
Anleitungen flihrt leicht dazu, zum Korsett zu erstarren, das den Begriff und die Bewegung zum
Erliegen bringt. [...] Und Didaktik wird hier vorgeschlagen als Unternehmen zur Herstellung von
Situationen, in denen dekonstruiert wird, in denen auch Monstren entstehen kénnen, in denen

Unvorhersehbares geschehen kann.*?

*“ Carmen MORSCH, Sich selbst wiedersprechen. Kunstvermittiung als kritische Praxis innerhalb des
educational turn in curating, in: educational turn, Handlungsraume der Kunst- und Kulturvermittiung,
schnittpunkt, Beatrice Jaschke, Nora Sternfeld (Hg.), Wien/ Berlin 2012, S. 76-77.

“ Eva STURM, Von Kunst aus, Kunstvermittlung mit Gilles Deleuze, Wien 2012, S. 170.

17



Die Forderung nach dem Experiment, bei dem auch ,Monstren” entstehen kénnen ist
von den Institutionen aus betrachtet oftmals zu radikal, zumal der Erfolg von
Vermittlungsformaten als Argument fir die Legitimation staatlicher Beztige dringend
gebraucht wird.

Im Rahmen der Vermittlungsarbeit bei der Dokumenta 12 entstanden zwei
Textbdnde in denen im zweiten Band Carmen Moé&rsch vier Diskurse der
Kunstvermittlung unterscheidet: ,Affirmation, Reproduktion, Dekonstruktion und
Transformation™*. Die ersten beiden Diskurse kénnte man als klassische
Vermittlungsstrategien einstufen, die zu dem géngigen Repertoire heutiger Kunst-
und Kulturinstitutionen zahlen. Unter der affirmativen Strategie weden u.a. Vortrage,
Begleitprogramm, Expertenfihrungen und Ausstellungskataloge angesiedelt. Es
handelt sich hierbei um Weitergabe von Wissen, das von der Institution autorisierten
Sprechern an ein interessiertes Publikum vermittelt wird.

Der zweite Diskurs wird haufig von Institutionen verwendet, um sich als offene
Institutionen darzustellen, die einem mdglichst breiten Publikum zugénglich ist und
die um den Abbau von Schwellendngsten bemiht ist. Hierunter fallen laut Mérsch
z.B. Workshops fir Schulklassen und Fortbildungen fiir Lehrpersonen, Kinder- und
Familienprogramme oder Angebote fur Menschen mit besonderen Bedirfnissen
sowie GroRveranstaltungen, wie lange N&chte der Museen oder Museumstage.
Diese Formate werden meist von Museumspé&dagoginnen und Kunstvermittlern
durchgefihrt.*

Beim dekonstruktiven Diskurs, der deutlich seltender anzutreffen ist, nimmt die
Kunstvermittlung eine institutionskritische Rolle ein. Das Publikum wird nicht, wie im
reproduktiven Diskurs, auf Grund von Inklusionsbestrebungen involviert, sondern ist

eingebunden,

das Museum, die Kunst und auch die Bildungs- und Kanonisierungsprozesse, die in diesem Kontext

stattfinden, [...] kritisch zu hinterfragen. [...] Mit diesem Diskurs verbundene Praktiken sind z.B.

i Vgl. Carmen MORSCH, Am Kreuzungspunkt von vier Diskursen: Die documenta 12 Vermittlung
zwischen Affirmation, Reproduktion, Dekonstruktion und Transformation, in: Kunstvermittiung 2,
Cammen Mérsch und das Forschungsteam der documenta 12 Vermittiung (Hg.), Zurich, Berlin 2009, S.
9-14.

*Ebd., S. 10.

18



Interventionen in Ausstellungen von und mit Kinstlerlnnen und Kunstvermittlerinnen. [...] Auch
Fuhrungen gehdren zu den Artikulationsweisen des dekonstruktiven Diskurses, insofern sie das Ziel
mitverfolgen, die Autorisiertheit der Institution zu kritisieren, zu relativieren und als eine Stimme unter

vielen kenntlich zu machen.*®

Beim transformativen Diskurs lUbernimmt die Vermittlung ,die Aufgabe, die
Funktionen der Ausstellungsinstitution zu erweitern und sie politisch, als Akteurin
gesellschaftlicher Mitgestaltung, zu verzeichnen.™ Dieser Diskurs schl&gt nicht den

paternalistischen Weg ein und will Menschen an die Institution heranfihren. Vielmehr
geht dieser Diskurs davon aus, dass ,die Mitgestaltung unterschiedlicher

"8 Dem zu

Offentlichkeiten langfristig fir den Erhalt der Institution notwendig ist.
Grunde liegt nicht die ldee, dass man mit derartigen Formaten ein gréReres
Zielpublikum erreicht, sondern die Uberlegung, dass unsere Gesellschaft
Wissenshierarchien aufbrechen muss, um weiter fortzubestehen. In Erweiterung zum
dekonstruktiven Diskurs zielen transformative Strategien darauf ab, dass das
Publikum zu Nutzern des Museums wird und die Funktionen der Institution
erweitern.*® Laut Mérsch gehéren hierzu ,Projekte, die mit unterschiedlichen

Interessensgruppen autonom vom Ausstellungsprogramm durchgefiihrt werden oder
Ausstellungen, die durch das Publikum bzw. spezifische gesellschaftliche

Akteurinnen gestaltet werden.”°

Die Contact Zone, die sich u.a. durch Merkmale des Dialogs, der geteilten Kontrolle,
der Neuverteilung von Resourcen und der Beschaftigung mit verschiedenen
kulturellen Traditionen auszeichnet, ist somit ohne Schwierigkeiten innerhalb des
transformativen Diskurses zu verorten. Auf Grund des institutionskritischen Ansatzes
ist sie teilweise auch im dekonstruktiven Diskurs anzusiedeln, allerdings nur, wenn

an dem Format bereits im Prozess autonome Gruppen beteiligt sind.

®Ebd., s. 10.
“Ebd.,, s. 10.
®Ebd., S. 10-11.
®Vgl. ebd., S, 11.
YEbd., S. 11.

19



.

2.5 Postkoloniale Theorien und Vermittiung

Auch postkoloniale Theorien finden Anwendung auf den Bereich der Vermittlung.
Besonders die kritische Kunstvermittlung, die daran interessiert ist, autonomes
Denken zu férdern, bezieht Ansétze der postkolonialen Kritik in ihre Arbeit mit ein.
Sie beschéftigt sich mit epistemischer Gewalt und ist sich stets dartber im Klaren,
dass sie niemals auferhalb dieser agieren kann.*" So fiihren Castro Varela und

Dhawan in ihrem documenta-Vortrag aus:

Postkoloniale P&dagogik problematisiert die in das Bildungsprojekt eingebettete gelernte
Vergessenheit und Komplizenschaft mit dem imperialistischen und nationalistischen Projekt. [...] Ein
Nach-vorne-Schauen kann demnach nur gelingen, wenn dieses zeitgleich auch auf das Hier und Jetzt
wie auch Gestern gerichtet bleibt. Wer lernen will, Zukunft aufzubauen, muss in die Lage versetzt
werden, sich mit der Gewalt des »So-geworden-Seins¢ auseinanderzusetzen. Wie sind wir zu denen
geworden, die wir jetzt zu sein glauben? Welchen Platz besetzen wir in der Welt? Und auf wessen

Kosten?>?

Das Fragenstellen und Experimentieren liegt der kritischen Vermittlung zu Grunde.
Und ,[d]iejenigen, die sich fir Veranderung einsetzen, missen — das ist essentiell
innerhalb der kritischen Bildung — bereit dazu sein, sich selbst verandern zu
lassen.”® Doch fur viele ist die historisch gewachsene Struktur des ,Wir” und der

,2Anderen” weiterhin attraktiv. Sie profitieren davon. ,Ein Verlernen bei sich und
anderen zu initiieren, erfordert Experimentierfreudigkeit und R&ume, die
Experimentierfreudigkeit erwecken. Was dann entstehen kann, sind Funken
-gewaltfreier Vermittlung”, bei der Dissens konstruktiv wahrgenommen wird und nicht
Konsens die Erwartung darstellt.” Der Dissens fuhrt uns wieder auf einen wichtigen

und oft vernachtldssigten Wesenszug der Contact Zone zurick. Das Schwierige

*vgl. Gayatri C. SPIVAK: Outside in the Teaching Machine, London, New York 1993.
¥ Maria do Mar CASTRO VARELA und Nikita DHAWAN, Breaking the Rules. Bildung und
Postkolonialismus, Vortrag auf der documenta 12 in Kassel am 12.07.2007 im Rahmen des

Vermittlungsprojekts ,Deutsch Wissen®, S. 10, URL: http://www.trafo-k.at/
download/Maria_do_Mar_Castro_Varela_ BREAKING.pdf (Stand: 22. Februrar 2013).
®Ebd., S. 13.

*Ebd., S. 14-15,

20




dabei ist, dass postkoloniale Vermittlungsansatze einen Stérfaktor in
Kulturinstitutionen darstellen, da sie irritieren und hinterfragen, wofiir diese stehen.
Zudem mussen auch alle Beteiligten gewillt sein, sich auf unsicheres Terrain zu

wagen, denn fur das Experiment gibt es keinen vorgegebenen Ablauf.

3. Reprasentations- und Vermittilungsstrategien in der Praxis unter

Beriicksichtigung des Konzepts der Contact Zone

3.1 Fallstudie I: Vergleich dreier Museen und Institutionen an der Schnittstelle

von Kunst und Ethnografie

In dem folgenden Kapitel wird anhand eines kurzen historischen Uberblicks
Ethnologischer Museen im vorwiegend deutschsprachigen Raum der Wandel und die
Entwicklung von Institutionen beschreiben, die sich der Reprdsentation von
auflereuropdischer Kunst in Europa verschrieben haben. Hierfir wurden bewusst
drei Praxisbeispiele ausgewéhlt, die sich von klassischen Ethnologischen Museen
unterscheiden: Das Weltkulturen Museum in Frankfurt bezieht sich zwar auf seine
historische Sammlung, versucht allerdings im Rahmen eines Labors neue gangbare
Wege der Reprasentation zu ergrinden. Das Haus der Kulturen der Welt in Berlin hat
sich bereits seit Beginn seines Bestehens darum bemduht, sich sowohl mit seinen
Ausstellungen und anderen kinstlerischen Formaten als auch mit seiner kritischen
Stimme in eine aktuelle politische Debatte einzubringen. Und schlief3lich das Institute
of International Visual Arts in London, das aus dem Bedirfnis heraus gegriindet
wurde, dem Ungleichgewicht in der Reprasentation von Kinstlern aus
unterschiedlichen Kulturen zu begegnen und bestehende Hierarchien zu
hinterfragen.

AbschlieRend erfolgt ein Vergleich der drei Institutionen und eine

Uberprifung hinsichtlich der Anwendung der Contact Zone.

21

F .



3.1.1 Ethnologische Museen und deren historische Entwicklung

Ethnologische Museen oder auch vélkerkundliche Museen genannt, entstanden
parallel zur Entwicklung der Ethnologie als Wissenschaftsdisziplin. Vorerst als
Teilgebiet der Geographie und Geschichte oder der Anthropologie und der
Naturwissenschaften flihrte eine wachsende Spezialisierung Mitte bis Ende des 19.
Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum zu einer zunehmenden Etablierung der
Ethnologie und zur Griindung etlicher Ethnologischer Museen. Mit den Bestrebungen
Deutschlands,® sich international als Kolonialmacht zu behaupten, nahm die

Popularitdt der deutschen Ethnologie zu, denn man versprach sich, die Ergebnisse
der ethnologischen Forschung fur Zwecke der Kolonialverwaltung nutzbar zu
machen. Zurlck in der Heimat dienten die Sammlungen vorwiegend dem Zweck, die
eigene Vormachtstellung zu manifestieren. Wie Jette Sandahl, ehemalige Leiterin
des Museums der Weltkulturen in Géteborg, Schweden sagt: ,Early European
collections and museums had a fairly distinct purpose in defining a European identity
as different from and opposed to the cultures of people outside Europe. Museums
explored and disseminated a value system of European colonialism and European

supremacy.“®

Die Einteilung in Europa oder der westlichen Welt und den nicht-européischen
Landern wird in den Ethnologischen Museen bis zum heutigen Tage beibehalten,
was sich auch daran zeigt, dass es in Ethnologischen Museen kaum européische
Sammlungsbestédnde gibt. Auch nach dem Ende des Kolonialismus wurden
Jahrzehnte lang ,fremde Vélker und deren Kulturen® ausgestellt, ohne die
Verbindungen der Kulturen untereinander mitzudenken. In den 1960er Jahren geriet
die Ethnologie in eine ernsthafte Krise. Der Forschungstrend ging weg von der

Erforschung materieller Kultur hin zum Immateriellen, was sich besonders auf die

F Anmerkung der Verfasserin: In den anderen europaischen Landern verlief der Prozess in ahnlicher
Weise.

% Jette SANDAHL, The Included Other — the Oxymoron of Contemporary Ethnographic Collections?
Museums as institutions of colonial power, No.4 Forum for Anthropology and Culture, S. 208 f., URL:

http://anthropologie.kunstkamera.ru, (Stand: 12. August 2012).

22

B =




Arbeit im Museum mit seinen umfangreichen Sammlungsbestdnden auswirkte. Wie
bereits in der Einleitung angedeutet, nahm die Kritik in den 1980er Jahren durch die
Postkoloniale Theorie und ,cultural studies” weiter zu. Konnte der Kolonialismus
zunachst in Europa als ,zivilisatorische Mission” dargestellt werden, die den
kolonisierten Landern schlieBlich ,Reife” und ,Freiheit” bringen wiirde*, so deckte
Said mit seinen Ausfihrungen zu dem Begriff des ,orientalisierten Orients” die
zugrundeliegende Denkweise der westlichen Strategen auf, dass der Orientalismus
eine .ontologische und epistemologisch gesetzte Differenz zwischen Orient und
Okzident™® darstellt. Europa konstruierte auf der einen Seite den Orient, um sich
selbst dagegen positiv abzuheben und nutzte auf der anderen Seite das von den
Orientalisten erworbene akademische ,Wissen” zur Stabilisierung seiner kolonialen
Herrschaft.*®* Edward Said war in seiner Theorie bestrebt, eine neue Form der
Auseinandersetzung mit dem Orient zu erreichen und den ,Orient-Okzident-
Dualismus” aufzulésen.® Bleibt Said in ,Orientalism” eine Antwort auf mégliche

Alternativen schuldig, so fiihrt er 1993 in dem Text ,,Culture and Imperialism” aus:

Wenn postkoloniale Subjekte im Inneren des Orientalismusdiskurses die Konstruktionen des
Orientalismus in Frage stellen, so widerstehen sie ihm nicht nur, sondern schaffen auch die
Maglichkeit, Subjekte zu werden und damit die ihnen zugewiesene Rolle der Anderen [Hervorhebung
im Original] zu verlassen. Die Said’'sche Kunst des »Zurlick-Schreibens« ermdéglicht es den

»Entwirdigten« ihre Erfahrungen zu verwerfen und eine nicht-imperialistische Welt zu entwerfen.®’

Homi Bhabha, einer der Kritiker von Said, wirft Said vor, durch seine dualistische
Sichtweise der Kolonisatoren auf der einen und der machtlosen Kolonisierten auf der
anderen Seite keinen Raum flr Verhandlung oder Widerstand zu erméglichen.

Ein méglicher Ausweg hierfir wird in Form des dritten Raumes beschrieben:

¥ Vgl. CASTRO VARELA, DHAWAN, Postkoloniale Theorie, a.a.0, S.15.
“Ebd. S. 31.

®vgl. ebd.

“Ebd. S. 35.

* Ebd. S.54.; Vgl. Edward SAID, Culture and Imperialism, London 1993, S. 276.

23



Die Beziehung zwischen den Kulturen wird von Bhabha in Form seines bekannten Konzeptes des
»Dritten Raumes« [Third Space] beschrieben [vgl. Bhabha 1990b], die das Ambivalente der
Bezugnahme zwischen migrantischer oder postkolonialer Kultur und ihrem Gegenstiick in den
Metropolen reflektiert. Bhabhas Ziel ist es hier, neue Rdume und Zeiten fiir die politische und kulturelle
Praxis der Gegenwart verfigbar zu machen, indem er eine potentielle Rekonzeptualisierung der
»internationalen Kultur, die nicht auf der Exotik des Multikulturalismus oder der Diversitét der Kulturen,
sondern auf der Einschreibung und Artikulation der Hybriditét von Kultur beruht« [Bhabha 1994:38;
Hervorhebung im Original], anregt. Im »Dritten Raum« kdnnen kulturelle Symbole neu verhandelt, d.h.
mit neuen Bedeutungen belegt und damit reinterpretiert werden. »Der Dritte Raum der AuRerung«, so
Bhabha, »zerstért [den] Spiegel der Reprasentation«, der Wissen als allgemeingliltig und uniform

darstellt.®?

Unter dem Ubertitel ,Postkoloniale Theorie* werden viele Denkansétze und
Theoretiker subsumiert, die unterschiedliche Systeme wie den Marxismus oder
Poststrukturalismus zusammendenken. Als eines der Ziele postkolonialer Theorie
kann die Dekonstruktion essentialisierender und eurozentrischer Diskurse genannt
werden. Dabei sind die einzelnen Theorien von Abgrenzung und Kritik untereinander

gepragt.®

Vor dem Hintergrund dieser Diskussionen sind viele Museen in einen Reflexions- und
Neudefinitionsprozess eingetreten. Die Suche nach dem richtigen Weg ist
hochaktuell, was auch der Titel einer Tagung im November 2012 der AG Museum in
Kéln verdeutlicht: ,Eine alte Institution neu gedacht. Neuaufstellungen ethnologischer
Sammlungen in jungster Zeit™. Laut Anna Schmid, Direktorin des Weltkulturen

Museums in Basel, gibt es bislang zwei Anséatze, die in Ethnologischen Museen

verfolgt werden:

Wahrend die einen ,dem Schénen” als oberste Pramisse fiir die Prasentation von Ethnografika das
Wort reden — also die &sthetische Dimension in den Vordergrund stellen und damit die Analogie zu

den Kunstmuseen betonen - verteidigen andere die Funktion dieser Institution als Fenster zur

* Ebd. S.97-98.

63VgI. lain CHAMBERS and Lidia CURTI (Hg.), The Post-Colonial Question. Common Skies, Divided
Horizons, London, New York 1996, S. 242-260.

* Titel des Programms der Zwischentagung der AG Museum der Deutschen Gesellschaft fur
Vélkerkunde Kéln, 29.-30.11.2012, Universitat zu Kélin.

24



ethnologischen Forschung — diejenigen, die fir Kontextualisierungen eintreten — und als Sprachrohr

fur andere Kulturen, deren kulturelle Zeugnisse in den Ethnologischen Museen Iagern.65

Das Musée Quai Branly, das 2006 in Paris seine Tore offnete, ist einer der
vielbesprochenen Neuversuche. Hier wurde der dsthetische Prasentationsansatz
verfolgt: ,We wanted to privilege [a sense of] mystery, to allow people to discover the
work in itself... putting as much distance as possible between the object and the
information relevant to the object.”® Dieser Ansatz ist auf den Architekten des
Museums, Jean Nouvel, zurtickzuftihren, der von Wolf Lepenies hierflir stark kritisiert
wird: ,Gegenliber dem Staunen und der Bewunderung treten am Quai Branly das
Verstehenwollen und damit auch das Verstehen in den Hintergrund. Daftr ist nicht
zuletzt die Architektur von Jean Nouvel verantwortlich, der dem Prinzip der Re-
Exotisierung folgt.“ Daraus folgt fir Lepenies die Problematik, dass die asthetische
Betrachtung von Objekten losgelést von ihrem jeweiligen geschichtlichen Kontext
dargestellt wird.®”

In seiner Aussendarstellung bezeichnet sich das Museum als ,Museum der nicht

westlichen Kiinste.” Damit steht es laut Nora Sternfeld in einer langen Tradition:

Es macht sich zu einem Museum ,der Anderen”. Ohne die westliche Involviertheit in eine Geschichte
kolonialer Herrschaft und postkolonialer Globalisierung mitzureflektieren, wahlit es eine Perspektive

der Exotik, der Differenz, der fernen Lander und ,anderen Kulturen”.®®

Ethnologische Museen sind ein Spiegel der westlichen Gesellschaft und ihrer

* Anna SCHMID, Die Institution ,Ethnologisches Museum®. Historische Altlasten und innovative
Maéglichkeiten in: Elfiede HERMANN, Karin KLENKE, Michael DICKHARDT (Hg.), Form, Macht,
Differenz, Motive und Felder ethnologischen Forschens, Géttingen 2009, S. 100.

® Didier BRAULT, zitiert aus “Moniteur and Musee du Quai Branly 2005, 7” in: Sally PRICE, Paris
Primitive, Jacques Chirac’s Museum on the Quai Branly, Chicago 2007, S. 146.

1 Vgl. Wolf LEPENIES, Abschied vom intellektuellen Kolonialismus, 2008,

URL: http://www.welt.de/welt_print/article1858177/Abschied-vom-intellektuellen-Kolonialismus.html
(Stand: 20. Mai 2012).

* Nora STERNFELD, Erinnerung als Entledigung, in: Das Unbehagen im Museum. Postkoloniale
MUSeOIogien, Schnittpunkt (Hg.), Wien 2009, S.65.

25

| .



Weltvorstellung und die Ausstellungen sagen viel mehr Uber die westliche
Gesellschaft, als Giber die Kulturen aus, deren materielle Kulturglter dargestellt sind.

Die Selbstreflexivitat, die Gber das Betrachten des ,Anderen” in Form von Kunst und
Kulturgltern geschieht, kann jedoch auch als Chance gewertet werden. Allerdings

kann dies nicht ohne die Einbettung in den zeitgentssischen Kontext geschehen.®

Ethnologische Museen miussen also die Vogelperspektive verlassen und in
Beziehungen denken.” Dass Ethnologische Museen mit ihren weltweiten

Sammlungen und ihrem Wissen Uber Kulturen aus aller Welt geradezu pradestiniert
dafir sind, in der heutigen Zeit Verhandlungsrdume tber Themen und Konflikte der
Globalisierung und Migration sowie ihren Auswirkungen zu sein, dariber sind sich

viele Fachleute einig. So schreibt Jette Sandahl:

In einer Zeit wachsender globaler Abh&ngigkeitsverhaltnisse sowie zunehmender globaler
Kommunikation und Migration missen Individuum und Gesellschaft zu respektieren lernen, was sie
nicht auf Anhieb erkennen und verstehen [...]. Museen mit Sammlungen aus aller Welt kénnen diesen
Prozess kultureller Demokratiebildung unterstiitzen. [...] In heterogenen pluralistischen Gesellschaften
setzen gesellschaftliche Ubereinkunft und kulturelle Inklusion einen dauerhaften Prozess in Gang, in
dessen Verlauf widerspriichliche Ansichten und Interessen miteinander vereinbart,
Meinungsverschiedenheiten geschlichtet und Widerstdnde ausgerdumt werden. Wenn sich neue,
global ausgerichtete Museen diesen Herausforderungen stellen (...), dann kénnen sie Orte des
Dialoges, der Schlichtung und Aussdhnung

werden, an denen Unterschiede und Meinungsverschiedenheiten keine Angst auslésen, sondern

akzeptiert werden.”’

Wichtig hierbei ist, dass die Insitutionen bei ihren Bemuhungen nicht in eine neo-
koloniale Falle tappen, indem sie zwar die ,Anderen” in Vermittlungs- oder sonstigen

Formaten einbeziehen und hierbei allerdings die bestehenden Hierarchien aufrecht

—

1 Vgl. Anna SCHMID, Die Institution ,Ethnologisches Museum*, S. 105. und Alfred GELL, Art and

Agency. An Anthropological theory, Oxford 1998, S.3.

i’ Vgl. Anna SCHMID, The ethnological museum: another crisis and possible consequences, No.4
Forum for Anthropology and Culture, S. 218, URL: http://anthropologie.kunstkamera.ru, (Stand: 12.
August 2012).

" Jette SANDAHL, Ein fortwahrender Prozess der Ausséhnung, in: FLIERL, PARZINGER, Humboldt-
Forum Berlin, Theater der Zeit, Berlin 2009, S. 165.

26



erhalten.” Dies wirde auch den Grundbedingungen der Contact Zone

entgegenstehen.

3.1.2 Wege und Entwicklungen dreier Institutionen im Vergleich

Im Folgenden werden drei verschiedene Hauser, das Weltkulturen Museum in
Frankfurt, das Haus der Kulturen der Welt in Berlin und das Institute of International
Visual Arts in London, anhand ihrer AuRendarstellung untersucht. Alle drei setzen
sich im weitesten Sinne mit der Reprasentation von ,Weltkulturen“ und deren
Vermittlung auseinander und, wie sich zeigen wird, eint alle drei der Anspruch, nicht

mehr das ,Fremde® und ,Andere” auszustellen, sondern Dialogrdume zu eréffnen.

Die Entstehungsgeschichten und Wege hin zu ihrer aktuellen Ausrichtung sind
allerdings sehr individuell. Anhand der Beispiele wird versucht, die Notwendigkeit
eines grundlegenden Wandels im Ausstellen und Vermitteln von Weltkulturen
darzustellen. Des Weiteren wird untersucht, inwiefern die gewahlten Strategien mit
den Grundvoraussetzungen der Contact Zone vereinbar sind und vielleicht auch

Vorbildcharakter fiir andere Museen und Institutionen haben kénnen.

Die Hauser haben jeweils eine ganz eigene Grundvoraussetzung: Im Gegensatz zu
den beiden deutschen Institutionen ist das Institute of International Visual Arts in
England durch eine abweichende Kolonialgeschichte gepragt. Nur das Weltkulturen
Museum besitzt eine ethnografische Sammlung besitzt. Diese wurde mit dem
beginnenden 20. Jahrhundert aufgebaut und ist in sofern anachronistisch, da viele

der Objekte aus bereits vergangenen Kulturen stammen.

9 Vgl. Jette SANDAHL, The Included Other — the Oxymoron of Contemporary Ethnographic
Collections? Museums as institutions of colonial power, No.4, Forum for Anthropology and Culture,

S. 217, URL: http://anthropologie.kunstkamera.ru (Stand: 12. August 2012).

27



r

Das Weltkulturen Museum, Frankfurt

Bereits die verschiedenen Namen des Museums seit seines Bestehens beschreiben
einen stetigen Wandel. 1904 als ,Stadtisches Vélkerkundemuseum® von Frankfurter
Blirgern gegriindet, wurde es nach dem Krieg 1945 in ,Stadtisches Museum fur
Volkerkunde® umbenannt. 1969 erhielt es den Namen ,Museum fir Vélkerkunde der
Stadt Frankfurt® und 2001 beschloss der Stadtrat auf Betreiben der damaligen
Direktorin Dr. Anette Rein die Vélkerkunde aus dem Namen zu streichen und das
Museum in ,Museum der Weltkulturen“ umzubenennen. Seit dem Antritt der aktuellen
Direktorin Dr. Clémentine Deliss 2010 heif3t es nun ,Weltkulturen Museum®.

In den mehr als 100 Jahren seiner Existenz wurde das Museum von insgesamt 15
Direktorinnen und Direktoren geleitet. Der rasche Zuwachs an Ethnografika und auch
der Bedeutungszuwachs des Museums am Anfang des Jahrhunderts bedingte
bereits 1908 den Umzug in das Palais Thurn und Taxis. Einst ein Publikumsmagnet
mit beispielsweise tiber 80.000 Besuchern im Jahre 1938 war das Museum nach
Bombenschaden im Zweiten Weltkrieg im Jahr 1944 mehr als 20 Jahre ohne eigenes
Haus. Seit nunmehr fast 70 Jahren gab es aus Platzmangel keinerlei
Dauerausstellungen und bislang scheiterten drei Versuche, einen Neubau zu
realisieren, was zur Folge hat, dass grof3e Teile der Sammlung noch nie ausgestellt
waren.

Erst im Jahre 1976 erhielt das Museum unter dem langjahrigen SPD-
Kulturdezernenten Hilmar Hoffmann, der ,Kultur fiir alle!“ propagierte, ein neues
Gebaude am sutidlichen Ufer des Mains, das heutzutage auch Museumsufer genannt
wird, an dem sich ein Museum an das nachste reiht. Mit dem 1975 ernannten
Direktor Dr. Josef Franz Thiel wurde ein neues Schwerpunkthema gesetzt:
~2Auflereuropdische Kunst der Gegenwart’. Es folgte eine Zeit, in der das
wissenschaftliche Personal des Hauses, sowie ausgewahlte Spezialisten in grofiem
Umfang zeitgen6ssische Kunst in den jeweiligen Herkunftslandern erwarben. Damit

war das Frankfurter Museum eines der ersten in Deutschland, das sich mit

3 Vgl. Franz Josef THIEL, Zur neueren Geschichte des Museums fiir Vélkerkunde, in:

Ansichtssachen. Ein Lesebuch zu Museum und Ethnologie in Frankfurt am Main, Frankfurt 2004,
S.167.

28

P .



zeitgendssischer Kunst aus nichteuropdischen Ladndern auseinandersetzte und eine
wichtige Sammlung anlegte.™

Die Namensénderung in ,Museum der Weltkulturen® erfolgte in einer Zeit, in der sich
einige andere ehemals vélkerkundliche Museen auch umbenannten und zeitgleich
einige Tagungen™ zur Neuausrichtung dieser Museumssparte stattfanden. So
benannte sich das Museum fiir Vélkerkunde in Basel in ,Museum der Kulturen” um
und das Berliner Museum ftir Vélkerkunde in ,Ethnologisches Museum”.

Dr. Anette Rein, von 2000-2008 Direktorin des damaligen Museums der
Weltkulturen, formulierte den Stand der Diskussionen im JublilGumsband des

Museums folgendermalien:

Zusammenfassend lassen sich gegenwartig zwei miteinander konkurrierende Konzepte
unterscheiden; ein drittes stellt einen Kompromiss zwischen diesen beiden dar. Das erste Konzept,
das Museen als ,kulturelles Ritual’ inszeniert (MacDonald, miindliche Mitteilung 2003) oder dessen
Ausstellungsform als ,Inselarchitektur’ bezeichnet werden kénnte (Kénig, mindliche Mitteilung 2003),
ist durch geografische Unterteilungen charakterisiert, in denen sogenannte Kulturrdume mit Hilfe
szenischer Darstellungen fiir Besucherlnnen nachvollziebar werden sollen. [...] Nachbauten von
Ausschnitten alltaglicher Handlungsrdume einer jeweiligen Ethnie sollen Besucherinnen andere
kulturelle Atmosphéaren vermitteln. [...] Ziel dieser Museen ist es ,Besucherlnnen in die Museen zu
locken’, in andere kulturelle Begebenheiten ,einzufiihren’, um sie hach dem Besuch bereichert wieder
in die eigene Gesellschaft zu entlassen. Dieser Anspruch entspricht der Struktur eines
Ubergansrituals: raus — riiber — rein.

[..] Der zweite Museums- bzw. Ausstellungstyp lehnt eine Prasentation von Objekten nach einer
geografischen Einteilung ab. [...] In diesem Konzept werden Objekte aus verschiedenen Kulturen nach
Ubergeordneten Kategorien wie Wohnformen, Klischees und Vorurteil, Magie, Opfer und Orakel oder
Tod und Jenseits gezeigt.

[..] Es gibt einen dritten Typus von Ausstellungen, der einen Kompromiss zwischen den beiden
beschriebenen Konzepten darstellt. [...] In diesen Museen findet man noch eine geografische
Unterteilung, jedoch wird eine Region nicht nach geschlossenen kleinen kulturellen Einheiten
gegliedert, sondern die Objekte werden innerhalb einer Region nach &sthetischen Kriterien als

Kunstobjekte bzw. nach libergeordneten Themen gruppiert. In diesen Mischtypen findet man keine

"“Ebd., S.179.

" Vom 16.—19. Oktober 2003 fand das Symposium ,Rekonstruktion und Konstruktion" im Museum fir
Vélkerkunde zu Leipzig statt. Im Rahmen eines Kollogquiums am Ethnologischen Museum in Berlin
wurde vom 4.-5. Dezember 2003 die internationale Veranstaltung ,Ausstellen von Kunst und Kulturen
der Welt. The Display of Art and Cultures of the World" abgehalten.

29

] =B



Dioramen oder Installationen, die kulturelle Kontexte nacherleben lassen wollen. Sie stellen,
eingebettet in eine asthetisierende Raumgestaltung, einen Kompromiss zwischen den ,klassischen”

6
Konzepten und Kunstmuseen dar.”

Die Neubenennung begriindete die damalige Direktorin mit den Worten: ,Mit der
Umbenennung [...] machten wir deutlich, dass wir mit dem neuen Namen unsere
eigene Gesellschaft in die allgemeine Betrachtung miteinbeziehen und nicht mehr
nur die ,Kunde Uber andere Vélker reflektieren wollen.”

Um diesen Anspruch umzusetzen, erhéhte sie das Angebot von Veranstaltungen,
,die auf synasthetische Weise alle Sinne der Besucher ansprechen® sollten. Sie
entwickelte ,bevélkerungsorientierte Angebote und bot ,eine Kontinuitat des
Gesprachs zu unterschiedlichen Regionen und Themenbereichen an, das Uber die
Prasentation von Objekten in einer entsprechend gestalteten Ausstellung
hinausfiihren soll“’" Aus ihrer Sicht zukunftsweisend waren drei Schwerpunkte: Zum

einen die Auseinandersetzung mit ,Religionen und Weltsichten“, wobei es ,dabei
nicht um die Auffihrung religiéser Praxis, sondern um Dialoge Uber religiése
Konzepte und deren Entsprechung im sozialen Miteinander anhand von musealen
Objekten” geht. Zum anderen wurde ein e-Zine ins Leben gerufen™, in dem alle drei

Monate eine Ausgabe zu einem Schwerpunktthema veréffentlicht wurde. Als dritten
Schwerpunkt setzte Rein das Interkulturelle Atelier (IKAT), die
museumspadagogische Abteilung am Museum der Weltkulturen. Hierzu war im Flyer

2005 zeitgleich zur Jublidumsausstellung zu lesen:

Museum mit allen Sinnen zu erleben, ist Anliegen der museumspadagogischen Abteilung IKAT: Im
Atelier gibt es eine eigene Sammlung von Objekten, vielerlei Méglichkeiten zum Gestalten, eine
Schmuckwerkstatt, einen Video- und Marchenraum. Hier geht es ums Forschen, Ausprobieren und um

kreatives Gestalten. Kinder, Jugendliche und Erwachsene sind eingeladen, Einblicke in andere

" Anette REIN, Ansichtssachen. Perspektiven der Arbeit am Museum der Weltkulturen, Frankfurt am
Main, in: Ansichtssachen. Ein Lesebuch zu Museum und Ethnologie in Frankfurt am Main, Frankfurt
2004, S. 12-14.
" Vgl ebd. S. 15.
7

Vgl. URL: http://journal-ethnologie.de (Stand: 18. August 2012).

30

- 0




Lebenswelten zu gewinnen und diese als Erweiterung und Bereicherung des eigenen Denkens und

79
Handelns zu erleben.

Es ging sowohl in den Ausstellungen als auch bei der museumsp&adagogischen
Arbeit weiterhin um ,Einblicke in andere Lebenswelten”, die gerade im IKAT durch
Nachempfinden erméglicht werden sollen.

Dieser Aspekt ist seit dem Amtsantritt von Dr. Clémentine Deliss im Museum kein
Thema mehr. Ihr geht es nicht mehr um die Représentation von Ethnien. Auf der
Webseite wird als zentrales Merkmal des Weltkulturen Museums ,die fruchtbare

Verbindung von ethnologischer Forschung, avancierter klnstlerischer Praxis und

«80

experimentellen Methoden der Analyse, Ubersetzung und Vermittlung“” genannt.

Sie verfolgt die Idee Carl Einsteins, der das Museum als dynamische Schule

verstand.

[He] wanted to nurture an intellectual lifeline between the museum and the research institute. The
greatest strength of a collection lay in its mobility. In other words: in the intentional act of switching the
position of exhibits back and forth from analysis and interpretation to public visibility. The itinerancy of
objects would make people look again, understand better what they saw, and take apart what they
believed or assumed. Collections would reflect the extremes of intellectual exploration and exhibitions

would speak of human experience and knowledge.81

Deliss sieht die zentrale Aufgabe des Weltkulturen Museums in der Remediation in

zweierlei Wortsinn:

In the first instance, to remediate implies to remedy something, for example, the ambivalent resonance
of the colonial past. To satisfy this end, something like a post-ethnographic museum needs to be
developed, for we can no longer be content to instrumentalise earlier examples of material culture for
the purpose of depicting the ethnos, tribe, or an existing range of grand anthropological themes. [...]
Secondly, to remediate also means to bring about a change of medium, to experiment with alternative

ways of describing, interpreting and displaying the objects in the collection. In this we recognise the
e

] . .
Museumseigenes Werbematerial

8
URL: http://www.weltkulturenmuseum.de/de/museum/portraet, (Stand: 26. August 2012).

8 .

; Clémentine DELISS, Stored Code, Remediating collections in a post-ethnographic museum, in:

Project 1975, Vincent VULSMA, A sign of autumn, S.12., URL: http://project1975.smba.nl/en/article/

Newsletter-vincent-vulsma-essay-clementine-deliss (Stand: 26. August 2012).

31

D




value of re-introducing the laboratory into the museum, both as a physical location for research and as

a virtual extension of communication.®2

Hierfir hat sie das Weltkulturen Labor geschaffen, in dem Objekte aus der
Sammlung von Kiinstlern, Philosophen, Schriftstellern, Modedesignern und
Wissenschaftlern verschiedener Disziplinen neu interpretiert und Ausstellungen
vorbereitet werden. Dieses Vorgehen ist entscheidend, da die von Kiinstlern
getroffene Auswahl durch eine Vielzahl an zeitgen6ssischen Praktiken und visuellen
Dekodierungsprozessen neue Nachbarschaften von Objekten und Verbindungen zu
Menschen erzeugen®. Das Labor ist die wichtigste Saule ihres Konzeptes, um den

Herausforderungen der Neuausrichtung eines Ethnologischen Museums zu

begegnen. Paul Rabinow beschreibt diese Schwierigkeit mit den Worten:

[...] eine Sammlung aus unterschiedlichen Einheiten, wie markant ihre Unterschiede auch sein mégen,
in einem dynamischen Raum zusammenzufiihren, um somit Gber unsere Geschichte, unsere Zukunft
und unsere von Ungewissheit und Unbehaglichkeit geprégte, wechselseitige Verbundenheit

reflektieren zu kénnen.®

Dabei ,wird jedes einzelne Artefakt in der Sammlung ein Prototyp und Impulsgeber
zukunftiger Konzepte und Produktionen sein. Anders und mit

den Worten des US-amerikanischen Kunstlers Allan Kaprow ausgedriickt,

enthalten die Objekte der Sammlung ,stored code” (gespeicherte Chiffren).” Gerade
der interdisziplindren Ansatz, das neue Anschauen der Objekte, deren Narrative und
Erkenntnisse aus der ethnologischen Forschung keineswegs beiseite gewischt
werden, sondern als Ausgangspunkt dienen, sind die Quellen fir zuklnftige
Wissensproduktion.

Die erste Ausstellung, die Deliss im Jahr 2012 kuratierte, hatte den Titel ,Objekt

Atlas. Feldforschung im Museum® und zeigte die Ergebnisse der Auseinandersetzung

—

*Ebd, S. 14-15.

®Vgl. ebd, S. 18.

* Paul RABINOW, Objekt Atlas. Feldforschung im Museum, Clémentine Deliss (Hg.), Frankfurt 2011,
S.9.

“Ebd., S. 24.

32

P W



von sieben Kinstlerinnen und Kiinstlern mit ausgewahlten ethnografischen Objekten
der Sammlung. Neue kinstlerische Produktionen wurden mit Sammlungsobjekten
gezeigt, die gemeinsam eine zukunftsweisende Kartografie der Welt entwerfen
sollten.

Eine weitere wichtige Sdule der Museumsarbeit ist die Vermittlung. Hierbei spielt die
Weltkulturen Abendschule eine wichtige Rolle. Sie ist ein non-formales
Bildungsprogramm, das einen Diskursraum neben der universitdren Bildung eréffnen
will. Es richtet sich an ein breites Publikum und setzt keine speziellen Kenntnisse
voraus. Sie basiert auf ,dem Prinzip der praktischen Erkenntnis verbunden mit

theoretischem Wissenserwerb™®.

Sowohl das Labor als auch die Abendschule versuchen neue Dialoge zu initiieren.
Es werden Beziehungen zu anderen Disziplinen geknlpft und das daraus
entstehendes Wissen mischt sich mit ethnologischen Erkenntnissen und erzeugt eine
Vielstimmigkeit, was man im Sinne der Contact Zone deuten kann. Allerdings muss
man diesem Ansatz vorwerfen, vorrangig hochkarétige Experten in diesen Dialog
einzubinden und Hierarchien nur innerhalb eines elitdren, wissenschaftlichen
Diskurses aufzubrechen. Die Abendschule zielt darauf ab, ebenso einen neuen
Raum von Wissensproduktion zu erschaffen, doch auch hier ist der Wissenserwerb
durch einen Experten gelenkt und auch wenn die Abendschule geringe Teilnahme-
geblihren erhebt, richtet sie sich dennoch eher an ein gebildetes Publikum, das an
Austausch und Wissen interessiert ist. Das Potential des Museums, sich in dem

aktuellen politischen Diskurs zu positionieren, ist sicherlich noch ausbaufahig.

Die folgenden zwei Institutionen besitzen zwar keine Sammlung an Ethnografika,
doch auch sie beschaftigen sich ebenfalls mit Fragen der Reprédsentation
verschiedener Kulturen und dem Umgang mit diskriminierenden Denkmustern in der

westlichen Mehrheitsgesellschaft.

——

86
URL: http://www.weltkulturenmuseum.de/de/abendschule (Stand: 29. Mai 2013).

33

]} =



Das Haus der Kulturen der Welt, Berlin

Das Haus der Kulturen der Welt (HKW) arbeitet seit seiner Griindung nah am
Zeitgeschehen und nimmt oftmals innerhalb Berlins, aber auch Uberregional eine
politische Kommentarfunktion ein. Bei der Eréffnung 1989 hiel3 es in der Berliner
Zeitung, dass dieses Haus ,eine unverstellte, durch architektonische Nachbarschaft
nicht vorgeprégte Perspektive auf die fremden Kulturen ermégliche, die hier
demnéchst Einzug halten sollte. Ein idealer Landeplatz fur Aliens.“®” An diesem
Kommentar zeigt sich, dass die Erwartungshaltung der Berliner war, “neue
Perspektiven auf das Fremde” zu erhalten, was in dem Kommentar “ein idealer
Landeplatz fur Aliens” noch verscharft wird, da die “fremden Kulturen” sogar
exterrestrisch angesiedelt wurden.

Zunéchst wollte das Haus mit einer Veranstaltungsreihe tber verschiedene kulturelle
Aspekte Sudafrikas beginnen, in dem noch das Apartheid-Regime herrschte. Doch
vor dem Hintergrund der Wahlen in Berlin, aus denen die rechtslastige Partei der
Republikaner mit 7,5% hervorging, wurde der Start nochmals tiberdacht.

Harald Jahner schreibt in der Chronik des Hauses:

Die Auslanderfeindlichkeit in Deutschland hatte bislang nur eine kleine Rolle bei den konzeptionellen
Uberlegungen des HKW gespielt; nun aber zog man den Programmstart vor: Ende Marz begann das
Haus seine Arbeit mit einer Veranstaltungsreihe zur tlirkischen Kultur in Deutschland. Den Titel lieferte
der west-Ostliche Diwan von Johann Wolfgang Goethe: ,Gesteht’s! Die Dichter des Orients sind

gréfer. k-

Im zweiten Jahr nach der Eréffnung organisierte das HKW eine Filmreihe als
Begleitprogramm zu der Ausstellung ,Der geraubte Schatten. Fotografie als
ethnografisches Dokument”, die der Frage nach dem Wesen des Blicks auf das
Fremde nachging. Noch Anfang der 1990er Jahre wurden ethnologischen
Wissenschaftlern vom Gottinger Institut Leitsdtze von 1959 auf die Reise ins

aulereuropaische Ausland mitgegeben, in denen stand ,sie sollen Menschen

* Harald JAHNER, Die Landung der Aliens, URL: http://www.hkw.de/de/hkw/geschichte/1989 2 .php

(Stand: 19. Dezember 2012).
ngI. URL: http://www.hkw.de (Stand: 29. Juni 2012).

34

-




genauso filmen wie Tiere. Die so entstandenen Filme sind dementsprechend —
arrogant und naiv zugleich.” In der Filmreihe wurden diese wissenschaftlichen Filme
mit zeitgendssischen Spielfilmen konterkariert. Diese beiden Programmbeispiele sind
insofern zukunftsweisend, als das HKW fortan aktuelle politische Ereignisse und
Debatten zum Anlass nahm und immer noch nimmt, um sich auf kiinstlerische Art
und Weise damit auseinanderzusetzen. Stehen die kinstlerischen Formate zun&chst
noch im direkten Dialog mit der Ethnologie werden sie (ber die Jahre zu einem
Nebeneinander von ,Tradition und Moderne“ bis hin zur Prasentation fast
ausschliellich zeitgendssischer Kunstgenres. Anhand von Chronikeintrdgen und

Selbstdarstellungen auf der Webseite kann dieser Wandel nachvollzogen werden.

Stets ist die Perspektive eine globale und seit 1994 kommt die Idee vom Global
Village auf den Tisch: ,Alle Kulturen dieser einen Welt sind gleichberechtigte
Nachbarn, die sich begegnen und austauschen.“® Zeigt der Martin Gropius Bau in
Berlin im Jahr 1996 in der GroRausstellung ,Afrika — Kunst eines Kontinents*
hauptséchlich materielle Kulturgiter vergangener Zeiten, so kontrastiert das HKW
dieses Afrikabild mit der Préasentation einer zeitgenéssischen afrikanischen
Kunstszene in ,Afrika und die Moderne“. Ebenso reagiert das HKW auf die
Ausstellung ,Epoche der Moderne — Kunst des 20. Jahrhunderts", die im Martin-
Gropius Bau rein europdische Positionen zeigt, mit der Ausstellung ,Die anderen
Modernen" und zeigt 30 auRereuropaische Kulnstler der Moderne und regt damit zum
Diskurs tber die Verortung der Moderne an.

In der Chronik von 1997 ist zu lesen ,,Die [Ausstellung] im Haus der Kulturen der Welt
[ist] eine ,Schwalbe" der Auseinandersetzung mit dem Zwiespalt zwischen kreativer
Aufnahme von Globalisierungsprozessen und Beharren auf der je eigenen Tradition,

Zwischen globalisierter Moderne und globaler Parallelitat des Zeitgendssischen”.*

®Autor A.B., 1994: Anachronistisch fit fiir die Zukunft,
URL: http://www.hkw.de/de/hkw/geschichte/1994_1.php (Stand 03. Februar 2013).
* Autor A.B., Episode 42/ 1997: Kampf der Modernen,
URL: http://www.hkw.de/de/hkw/gebauede/50/1997.php (Stand: 03. Februar 2013).

35




Mit dem Festival ,In Transit® 2002 richtete unter der Leitung von Johannes Odenthal
das HKW eine Veranstaltungsreihe mit Laborcharakter ein. Dieser performativ-
politische Ansatz war darauf angelegt, ,dauerhafte Zusammenarbeit mit Kiinstlern
aus aller Welt zu initiieren und war ein ,neuerlicher Aufbruch weg von
‘eurozentristischen Kriterien’ hin zum 'Mitdenken von politischen, gesellschaftlichen
und gesundheitlichen Kontexten von Kunst'.“' Zudem wurde fiir jeweils zwei Jahre

ein aulereuropdischer Kurator oder eine Kuratorin verpflichtet. In der Chronik
2006/07 wird das HWK als ,Ort fur klnstlerische Positionen® beschrieben, ,die von
den Mehrheitsmeinungen und dem Diktat der Sittenwéchter in den Herkunftslandern

der Kuinstler abweichen."™?

Deutlich wird der Wandel auch im direkten Vergleich der Mission Statements von der
Archivwebseite der Jahre 2002 bis 2004 und der aktuellen Seite.

2002 war das Haus der Kulturen der Welt laut Selbstdarstellung noch ,eines der
fuhrenden Zentren fir zeitgendssische auliereuropdische Kinste und Ort
grenzuberschreitender Projekte®, das seine Aufgabe darin sah ,auRereuropéische
Kulturen in der bildenden Kunst, Tanz, Theater, Musik, Literatur, Film und Medien zu
zeigen und sie in einen 6ffentlichen Diskurs mit europdischen Kulturen zu stellen.”
Dabei legte es den Schwerpunkt sowohl auf die zeitgendssischen Kiinste als auch
die aktuellen Entwicklungen in den Kulturen Afrikas, Asiens und Lateinamerikas.®

So heilt es hingegen aktuell auf der Webseite:

Die Programmarbeit des Hauses reflektiert die veranderten internationalen Rahmenbedingungen und
eroffnet neue Formen der interdisziplindren kiinstlerischen Zusammenarbeit.

Migrationsbewegungen, weltweite Vernetzungen, die Begegnungen mit anderen Traditionen und
anderen Modernen haben die kulturellen Gegebenheiten weltweit verdndert und neue Bedingungen

fur die Kunst geschaffen. Nationalkulturen, auch wenn sie von vielen Menschen noch einheitlich erlebt

" Ute BUSING, Episode 47/ 2002: Das "In Transit"-Jahr,

URL: http://www.hkw.de/de/hkw/gebauede/50/2002.php (Stand: 03. Februar 2013).

2 Autor A.B., 2006/ 2007: Die Kulturfresser und der Umbau,

URL: http://www.hkw.de/de/hkw/gebauede/50/2006_07.php (Stand: 03. Februar 2013).
®Vgl. Mission Statement 2002-2004,

URL: http://archiv.hkw.de/external/de/profil/das_hkw/c_index.html/ (Stand: 25. Juli 2012).

36

Fr T



werden, gewéahrleisten keine verbindliche kulturelle Zugehérigkeit mehr. Denkmodelle, die von einer
Zweiteilung der Welt in Zentrum und Peripherie ausgehen, sind abgelést worden von einem neuen
Paradigma der Anerkennung gleichwertiger Kulturen, unterschiedlicher moderner Entwicklungen und

der Einbeziehung des kulturellen Gedachtnisses.®

An anderer Stelle ist zu lesen, dass:

das Haus der Kulturen der Welt ein Ort fir die internationalen zeitgendssischen Kiinste und ein Forum
fur aktuelle Entwicklungen und Diskurse ist. [...] In einer Zeit, in der lokale und nationale
Fragestellungen untrennbar mit internationalen Entwicklungen verbunden sind, bringt das Haus die
Vielstimmigkeit der Welt zu Geh6r und macht diese fiir den innergesellschaftlichen Dialog produktiv.
[...] Aus einer internationalen Perspektive reflektiert das Haus gesellschaftliche und globale

95
Prozesse.

Das Ausstellen von Nationalkulturen ist demnach fiir das HKW nicht mehr zeitgemaf
und das Programm ist komplett auf das Zeitgendssische ausgerichtet. Das HKW
verpflichtet sich, verschiedenen Kiinsten und kulturellen Traditionen einen Raum zu
geben. Dies und auch der Ansatz mit Gastkuratoren lber einen Zeitraum von zwei
Jahren zusammen zu arbeiten lasst sich als méglichen praktischen Weg sehen, die
Autoritat tber Formen der Reprasentanz, wie in der Contact Zone gefordert, ein
Stiick weit zu teilen.

Ist diese Ausrichtung sicherlich auch einem Nischenfindungs- und -besetzungs-
prozess innerhalb der dichten Kulturlandschaft Berlins geschuldet, so scheint dieser

Weg auch fur andere Institutionen die logische Konsequenz.

Institute of International Visual Arts, London

So hat auch das Institute of International Visual Arts (inlVA) den Weg der
Auseinandersetzung mit der zeitgendssischen bildenden Kunst eingeschlagen. 1994
wurde inlVA in London gegrindet, um der Unterreprasentanz von Kinstlern,

Kuratoren und Schriftsteller mit nicht-westlichen kulturellen Hintergriinden in der

* URL: http://www.hkw.de/de/hkw/selbstdarstellung/Ueber_uns.php (Stand: 25. Juli 2012).
* URL: http://www.hkw.de/de/hkw/selbstdarstellung/anfang.php (Stand: 25. Juli 2012).

37

i



Kulturszene entgegenzuwirken.*® InIVA ist eine sehr viel kleinere und damit
wendigere Institution als das HKW. Zudem agiert sie auch vor dem Hintergrund einer
anderen, ndmlich der englischen Kolonialgeschichte.

Aktuell lasst sich auf der Webseite der Institution unter der Rubrik ,Who we are*
Folgendes finden: ,InIVA engages with new ideas and emerging debates in the
contemporary visual arts, reflecting in particular the diversity of contemporary society.
We work with artists, curators, creative producers, writers and the public to explore
the vitality of visual culture.*’ Dabei spielen heutzutage globale 6konomische
Zusammenhange ebenso eine wichtige Rolle wie lokale Politik.

Die formulierten Ziele sind hierbei, sowohl als Plattform fur qualitativ hochwertige
kiinstlerische Aktivitdten zu dienen, um existierende Positionen und Hierarchien
innerhalb der visuellen Kultur zu hinterfragen und eine Vielzahl an unterschiedlichen
Stimmen hérbar zu machen. Es geht inlVA aber auch darum, einen Dialog durch
Kunst zu initileren. Die Institution sucht den Austausch mit verschiedenen
Zielgruppen durch eine dynamische Form der Involvierung. InIVA arbeitet in
Partnerschaften mit anderen, um sicherzustellen, dass seine Aktivitaten innerhalb der
sich bestdndig andernden Debatten aktuell bleiben. Darliber hinaus sollen
fortwahrend neue ldeen und Herangehensweisen gesucht werden, die Verstandnis
von kultureller Diversitdt entwickeln und hinterfragen. Zuletzt will inlVA einen Ort

erschaffen, um kulturelle Diversitét zu reflektieren. %

InIVA hat in den 19 Jahren seines Bestehens durchaus verschiedene Stadien
durchlaufen. In den ersten Jahren nahm inlVA mehrmals eine ergdnzende Position
zu aktuellen Ausstellungen ein. So zum Beispiel organisierte inlVA 1994  Anglo-
American Dialogues®, um die Wanderausstellung ,Tierra de Tempestades® mit
zeitgendéssischer Kunst aus Nicaragua, Guatemala und El Salvador mit einem Dialog
zwischen den involvierten Kunstlern und britischen Kiunstlern zu erweitern. Im
gleichen Jahr wurde inlVA auch innerhalb eines Museums téatig. Mit , Time Machine:

Ancient Egypt and Contemporary Art* eréffnete das British Museum in

* URL: http://www.inlVA.org/about_us/ (Stand: 25. Juli 2012).
L}
"URL: http://www.inlVA.org/about_us/about_inlVA/who_we_are/ (Stand: 25. Juli 2012).
88
Vgl. URL: http://www.iniva.org/about_us/about_iniva/who_we_are (Stand: 25. Juli 2012).

38

F



Zusammenarbeit mit inlVA eine Ausstellung, in der zwélf neu geschaffene
zeitgendssische kinstlerische Arbeiten dgyptischen Artefakten gegenlbergestellt
wurden, als Reaktion auf die stagnierenden Sammlung von prahistorischen Objekten.
Im darauffolgenden Jahr beauftragte inlVA Sonia Boyce mit der nicht-westlichen
Sammlung des Brighton Museums eine Installation zu entwerfen. Das aus diesem
Auftrag entstandene Kunstwerk ,Peep*“ erforschte Themen der Beobachtung und

Identifikation mit einer Vergangenheit der Vorfahren.*

Um drei Jahre zeitversetzt zum HKW beschéftigt sich inlVA in den Jahren 2000 und
2001 mit dem Begriff der Moderne. Die Tate Modern hatte soeben ihre Tore geéffnet
und es herrschte nur wenig 6ffentliche Diskussion dartiber, was ein Kunstwerk der
Moderne ist oder wer als Kinstler der Moderne gilt. Wie in dem Jahresbericht
2000/2001 zu lesen ist, war das kunstlerische Programm unter die Frage gestellt
worden ,How do we define what it is to be ‘modern’?“ Und das Programm unter dem
Titel Modern ,set out to present the work of a number of artists who have translated

modernism into different languages, cultures and idioms.*"°

Es ging inlVA immer darum, eine Auseinandersetzung mit der Hybriditdt und
Heterogenitat der Nationalkultur durch Kunst zu initileren. Das wird auch im Vorwort

des im Jahre 2004 erschienenen Jubildumskatalogs ,Changing States” mit folgenden

Worten unterstrichen:

inlVA's project has been [...] to provide, for the widest, most diverse publics, a 'window’ into these
alternative spaces and practices. In these ways, it seeks to challenge the narrow and culturally
exclusive version of 'the national story’ which sometimes appears seamlessly to unfold in exhibition
Programmes and institutional policies, in museums and galleries, as well as in the unexamined

assumptions which underpin criticism and art history.101

-]
Vgl. Ariede MIGLIAVACCA, Timeline, Changing States, London 2004, S.320-321.
100
URL: http://www.iniva.org/about_us/about_iniva/annual_reports/200_to_2001, S. 5.
10
" Stuart HALL, Preface, Changing States, London 2004, S. 6-7.

39

"




Fest verankert in der Arbeitsweise des inlVA ist die selbstkritische und diskursive
Auseinandersetzung mit zeitgendssischer klnstlerischer Praxis, die gesellschattlich

relevante Themen aufgreift. Laut des Jahresberichtes von 1999/2000

hat sich die Landschaft der zeitgendssischen visuellen Kunst und Kultur in der internationalen
Kunstwelt hin zu einer wirklichen globalen Arena verandert. [...] inlVA konnte sich als wichtiger Akteur
in dieser sich verschiebenden Landschaft behaupten und erlangte als eine Organisation
Anerkennung, die sich als Vorreiter der internationalen kuratorischen Praxis in allen Bereichen -
Ausstellungen, Publikationen, Vermittlung, Forschung und Multimedia hervorgetan hat. [...] Kiinstler

und ihre Ideen bleiben im Zentrum der Organisation und ihrer Programme, die bestandig neue Wege

sucht, um die Grenzen zwischen Kiinstlern und Publikum abzubauen.'®

Auch der theoretische Diskus und die Wissensproduktion stehen stets im
Vordergrund. Von Anfang an wurden die Einbeziehung verschiedener
Offentlichkeiten durch die Zusammenarbeit mit unterschiedlichen Partnern und
Ausstellungsorten mitgedacht. So organisierte inlVA Vortrdge und Diskussion im
universitdren Rahmen ebenso wie Workshops in ,community centers®. Bereits 1995
erschien mit ,Sources” eine erste Publikationen flir Schulen, um auf das Fehlen eines
kritischen Diskurses Uber zeitgendssische Kunst afrikanischer Kiinstler aufmerksam
zu machen. 1997 beginnt inlVA sein ,Schools Programme® in einer Schule in dem
Londoner Stadtteil Camden und ermdéglicht auf diese Weise Kindern, unter der
Anleitung von Kunstlern, selbst kiinstlerische Prozesse zu erfahren.

Mit vielen preislich erschwinglichen Publikationen erméglicht inlVA Zugénge zu

fundiertem Wissen lber nicht-westliche zeitgentssische Kunst.

2007/2008, nach einigen Verdnderungen in der personellen Besetzung, kann man
aus den Zielen des Jahresberichtes herauslesen, dass dem Bildungsaspekt mehr

Bedeutung zukommt. So heilt es im ersten Satz der Rubrik ,Ziele”:

The object for which inlVA is established is to advance the education of the public whether in the

United Kingdom or overseas in all matters relating to the arts [...]. To meet this object Iniva’s pricipal

“URL: http://www.iniva.org/about_us/about_iniva/annual_reports/1999_to_2000 (Stand: 25. Juli
2012).

40




aims are to create exhibitions, publications, multimedia, education and reasearch projects, designed to

bring the work of artists from culturally diverse backgrounds to the attention of the widest possible

pUb“C-“wa

2009/2010 hat sich inlVA unter der Leitung von Tessa Jackson nochmals neu
ausgerichtet, was sich in dem neuen Mission Statement'® niederschlagt. Wurde bei
der Grindung des inlVA direkt auf den Misstand der Unterreprasentanz von
Kiunstlern, Kuratoren und Schriftstellern verschiedener kultureller Hintergriinde
hingewiesen und war das Programm ausschlie3lich deren Présentation gewidmet,
was in gewisser Weise wieder eine Form von Stereotypisierung hervorrufen kann, so
wird heute von der gemischtkulturellen Realitat ausgegangen. Das hat zur Folge,
dass die représentierten Kiunstler die verdnderte Verfasstheit heutiger Kulturen
wiederspiegeln, die keineswegs (mehr) geschlossene und einheitliche
Nationalkulturen sind und somit auch die strenge Einteilung in ,européisch” und

,<aullereuropdisch” aufweichen.

Im Bereich Vermittlung hat inlVA auch einige community Projekte initiiert, bei denen
sie die institutionellen Rdume verlassen und sich zum Beispiel in dem das inlVA
umgebenden Stadtteil Shoreditch begeben haben. In verschiedenen Workshops
haben die beiden Kiinstler Shiraz Bayjoo and Jessica Harrington gemeinsam mit
Bewohnern des Viertels die auseinanderklaffenden 6ékonomischen Strukturen der
lokalen Umgebung des Rivington Places und den Menschen, die dort leben und

arbeiten in filmischen Arbeiten dokumentiert.'® AbschlieRend kann man dieses

Vorgehen nur bewerten, wenn man Interviews mit allen Beteiligten fihren wirde,
aber auf Grundlage der gegebenen Informationen verfolgt inlVA mit derartigen
Projekten Grenzen zwischen Institution und Umgebung abzubauen. Die
Teilnehmenden schltpfen in die Rolle von ,socio-economic historians, recording the
stories of the people working and living in Shoreditch and their reflections on their
| i_C?I_W_()_mic futures, creating an archive of experiences, predictions, and hopes for the
‘ S URL: http://www.iniva.org/about_us/about_iniva/annual_reports/2007_to_ 2008 (Stand: 25. Juli
1 201y,

184
Vgl. URL: http://www.iniva.org/about_us/ (Stand: 25. Juli 2012).
105
Vgl. URL: http://www.iniva.org/exhibitions_projects/2012/social_archive_two (Stand: 2. Juni 2013).

41

r W




future of the area”™ und werden somit zu Datensammlern und Experten fir ihr

eigenes Viertel, deren Ergebnisse in Form einer Ausstellung auf einem Festival der
preiten Bevolkerung zugénglich gemacht werden. Wieder im Sinne der Contact Zone
gesprochen, setzt sich diese Vorgehensweise fur mehr Inklusion, Dialog und

vielfaltigere Ubersetzung ein und nutzt dabei ein kiinstlerisches Medium.

3.1.3 Ahnlichkeiten und Unterschiede

Alle drei Institutionen haben sich auf die Prasentation zeitgendssischer Ansétze
konzentriert. Hierbei folgen sie sicherlich einem allgemeinen Trend, der darauf
begrundet ist, dass das Interesse an zeitgendssischer Kunst stetig wachst, was u.a.
an der steigenden Anzahl und den wachsenden Besucherzahlen von Biennalen oder
auch der documenta in Kassel abgelesen werden kann. Dabei sind zeitgendssische
Strategien, die sich oftmals mit dem zeitgeschichtlichen Geschehen und der
aktuellen politischen Situation auseinandersetzen, eine mégliche Herangehensweise,
um Prozesse des Verhandelns von Dazugehéren und Mitbestimmen, in einer immer
noch hegemonial strukturierten globalen Kunstwelt, zu beeinflussen, die in der
gegenwértigen Zeit versucht, dem Anspruch gerecht zu werden, postkolonial,
postmodern, transnational und global zu sein. Dieser Ansatz kann dazu beitragen,
stark stereotyp geprégte Vorstellungen beim Publikum in Frage zu stellen.

So bricht zum Beispiel die Arbeit von Otobong Nkanga in der Ausstellung ,Objekt
Atlas” im Weltkulturen Museum in Frankfurt mit der Annahme, dass die als aus
Nigeria stammende Kiinstlerin mit der materiellen Kultur aus ihrem Heimatland
vertraut sein musste. Doch sie selbst sagt in einem Interview Uber die Objekte, die

sie im Museumsdepot sieht:

And | realize then that | don’t know all these things and yet | am from here. | don’t even know some of
the objects that are from where | come from! That is quite painful, standing in the Weltkulturen
Museum'’s collection in Frankfurt looking at an object that comes from your next door neighbour and
Now knowing what it is about. That was one of the emotions | had to deal with when | arrived here,

looking at these objects and realizing that | should be able to connect with them but that | cannot do so

106
URL: http://www.iniva.org/press/2012/social_archive_two (Stand: 2. Juni 2013)

42



directly because I've never seen them before. I've never heard anything about them. I've never

experienced them. So coming here opened up many thoughts and many kinds of emotions. Fieldwork
107

reflects who you are or where you come from.
Und so wéhlt sie als kiinstlerisches Ausdrucksmedium fur ihre Arbeit ,Object Atlas:
War and Love Booty” und ,Object Atlas: The currency affair’'® das edukative Plakat,
in seiner rauen Asthetik den aufklarerischen Plakaten angelehnt, wie sie auch fiir die
Verbreitung von Information Gber Gesundheit oder Politik im 6ffentlichen Stadtraum
in vielen Landern Afrikas verwendet werden und zeigt darauf von ihr in der Hand
gehaltene Objekte aus ihrer Heimatregion, wie Wurfmesser, Halsreifen oder
Wertmesser aus dem Depot des Weltkulturen Museums mit ihrer jeweiligen
historischen Bedeutung. Dies ist eine Form der Ubersetzung in eine aktuelle Sprache
und ermdglicht eine Art Neuaneignung der Objekte, ohne Themen wie Restitution
von Objekten direkt zu bemuhen.

Bislang wurden diese Plakate nur in einem Kunstkontext ausgestellt. Starker wére
ihre Wirkung, wenn sie tatsachlich 6ffentlich in den Herkunftslandern der Objekte
plakatiert werden wirden. Hier kénnte sich auch eine Méglichkeit der Initiierung einer

Contact Zone ergeben.

Die Einbeziehung von Kinstlern, Kuratoren oder auch Wissenschaftlern, die eine
auliereuropéische soziale Pragung mitbringen, ist ein weiteres einendes Element der
Arbeit der Institutionen. Sie steht dem Sprechen Uber ,die Anderen” entgegen und
ermoéglicht Neuverhandlungen. Allerdings nur, wenn, wie von Clifford fiir die Contact
Zone gefordert, die Machtverhéltnisse innerhalb des Dialograumes mitverhandelt
werden. Denn schliellich ist es jeweils die Institution, die die Gaste einladt, ihnen
den Raum zuweist innerhalb dessen sie die inhaltlichen Reprasentation beeinflussen
kbnnen und das kann von Mitgestalten lGber autonomes Handeln bis hin zu
konfliktarem Ausverhandeln reichen. Es sind also oftmals die Nuancen auf die es

ankommt, um zu entscheiden, ob es sich tatséchlich um eine Contact Zone handelt.

—

10
’ Commemorating absent Objects, in: Clémentine Deliss (Hg.), Object Atlas, Bielefeld, Berlin 2012,
S.157.

" Epd. S. 496.

43

B



Neben dieser dhnlichen Grundtendenz gibt es auch eine Reihe von Unterschieden.
So setzt inlVA in Ausstellungen seinen Schwerpunkt eher auf die bildende Kunst und
Film, wohingegen das HKW eine Plattform fur alle zeitgendssischen Kinste ist, von
Tanz Uber Musik und von Neuen Medien bis zu bildender Kunst und
transdisziplindren Projekten, wobei fur die einzelnen Formate des Hauses haufig
Gastkuratoren aus europaischen und aullereuropédischen L&ndern eingeladen sind.
Allein die Architektur mit der Konzerthalle, dem grol3en Foyer und den verschiedenen

Ausstellungsfldchen bietet sich fur eine vielféltige Bespielung an.

Wie bereits in den oberen Kapiteln erwahnt, ziehen beide Institutionen keine scharfe
Trennlinie (mehr) zwischen der Présentation von auliereuropaischer und
europdischer Kunst. Dies ist zum einen auf die Globalisierung in der Kunst, die
transnationale Mobilitdt sowie die migratorischen Bewegungen von Kinstlern aus
aulRereuropaischen Staaten zurlickzufiihren, zum anderen auf ein aktives Bestreben,
die Dichotomie zwischen Europa und den aullereuropaischen Landern, also nach
Said der Konstruktion von Okzident versus Orient, aufzuheben. Diese
Vorgehensweise setzt sich entschieden gegen das ,,Othering”, der Konstruktion einer
kulturellen Gruppe als ,anders®, die dazu dient, die Identitat einer Wir-Gruppe davon
abzugrenzen und somit zu konstituieren und politische Ausschliisse zu rechtfertigen.

Dass dies immer noch ein radikaler Ansatz zu sein scheint, zeigt sich daran, dass die
beiden Institutionen allein dadurch, dass sie zeitgendssische Kunst aus aller Welt
zeigen, immer noch eine Nische in den Kunstmetropolen London und Berlin
besetzen. Das Weltkulturen Museum setzt sich von den beiden anderen Institutionen
in sofern ab, als dass es die Sammlung des Museums ins Zentrum seiner Arbeit
rickt. Alle Ausstellungen und Projekte gehen aus einer experimentellen Laborphase
durch Beforschung der Sammlung des Museums hervor. Hierdurch entstehen extrem
ortsbezogene Denkansatze und Arbeiten. So wurde die flur manch ein
Ethnologisches Museum als Last empfundene Sammlung zur Tugend und zur Basis
allen Wirkens. Dabei werden sowohl zeitgenéssiche bildende Kiinstler, als auch
Modedesigner, Performancekiinstler oder auch Wissenschaftler unterschiedlicher
Disziplinen zu diesem Prozess eingeladen. Die Einbindung von auRereuropéischen

Akteuren, auch sogenannten ,source community” Kiinstlern ist angestrebt, wurde

44

i W




aber bislang, wie einige Kritiker beméngeln, nicht hinreichend verwirklicht. So gab es
in den ersten beiden Ausstellungen jeweils nur einen Beitrag von insgesamt sieben
respektive vier Beitrédgen, der von einer Kinstlerin bzw. Modedesignerin, jeweils aus
Nigeria stammend, kam. Dies brachte dem Museum auch den Vorwurf ein, dass
eine erneute Aneignung materieller auRereuropdischer Kultur durch Européer
stattfindet, eine Kritik, die vor allem in Fihrungen ausgesprochen wurde. Positiv
interpretiert, wird diese Vorgehensweise als Strategie fur neue Wissensproduktion

gewertet.

Was das Weltkulturen Museum, das Haus der Kulturen der Welt und das Institute of
International Visual Arts verbindet, ist ihre Ausrichtung auf Diskurs, was sich an dem
vielfaltigen Vermittlungs- und Begleitprogramm mit Lectures, Talks, Diskussionen
und Workshops zeigt. Doch hier kdnnte allen ein mutigerer, in den Worten von
Carmen Morsch gesprochen ,transformativer” Ansatz zur Demokratisierung der

Institutionen beitragen, wenn nicht gar zur Herstellung einer Contact Zone fuhren.

3.2 Fallstudie IlI: Interviews mit drei Expertinnen aus dem Bereich der

vermittlerischen und kiinstlerischen Praxis

3.2.1 Einschatzungen zur Anwendbarkeit der Contact Zone in der Praxis

In diesem letzten Kapitel erfolgt ein zweiter Abgleich der Theorie mit der Praxis.
Hierflir habe ich Interviews mit drei Expertinnen, namentlich Sophie Goltz, Nora
Landkammer und Kristina Leko gefiihrt, die an der Schnittstelle von Vermittlung,
Kuration und kinstlerischer Praxis arbeiten. Alle drei sind mit dem aktuellen
theoretischen Diskurs vertraut. Sie haben sich in ihrer Praxis kritisch mit den Themen
Migration, Integration und Représentation auseinandergesetzt und sind besonders
an der Auslotung des Potentials und der Grenzen dieser Themen im kiinstlerisch/

Vermittlerischen Kontext interessiert.

45



Diese drei Expertinnen wurden ausgewdéhlt, um das Thema mit drei
guRrerinstitutionellen Stimmen aus dem Feld zu komplementieren. Sophie Goltz ist
Kuratorin und Kunstvermittlerin, Nora Landkammer Kunstvermittlerin und
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institute fir Art Education und Kristina Leko freie

Kinstlerin.

Nora Landkammer™® ist der Anwendung des Begriffes der Contact Zone auf die

Praxis gegenilber eher skeptisch eingestellt, da sie ihn haufig in verharmlosender
Weise gebraucht sieht und in ihrer Wahrnehmung, gerade in der Diskussion in
Museen der Begriff hdufig eher dazu dient, nicht Gber Machtverhéltnisse zu reden,
sondern eine gewisse progressive Schwammigkeit bietet.””° Sie findet den Begriff im
Prinzip interessant, aber sie arbeitet nicht damit und schliet sich Boasts

Formulierung an:

First, | realized that in trying to explain to Jim what the museum as Contact Zone meant, my
explanations were themselves somewhat confused and disjointed. | realized that my conception of the
Contact Zone was full of holes and inconsistencies. Second, that when | had given Jim a somewhat
reasonable description of a Contact Zone, his reply was simply that the concept seemed quite

“clinical” to him."""

Auch fur Sophie Goltz''? gehért der Begriff der Contact Zone eher in den Diskurs als
in die Praxis. Ihrer Meinung nach bezieht er sich auf die Praxis oder auf Ebenen der
Praxis, aber seine Anwendbarkeit bezweifelt sie. In Bezug auf den

multiperspektivischen Ansatz der Contact Zone sieht sie das Problem, dass gerade

"® Nora LANDKAMMER, Kunstvermittlerin und wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institute fir Art
Education, ZHdK. Studium Kunst und Kommunikative Praxis sowie Hispanistik in Wien; Tatigkeit in
der Kunstvermittlung bei der documenta 12 und in der Kunsthalle Wien. Am IAE arbeitet sie in
Forschungs- und Entwicklungsprojekten im Feld Vermittlung in Museen und Ausstellungen.

" Vgl. Interview mit Nora LANDKAMMER, 11. September 2012, S. 6.

E BOAST, neocolonial collaboration: Museum as Contact Zone Revisited, a.a.0., S. 66.

i Sophie GOLTZ, Kuratorin und Kunstvermittlerin (documenta 12 und documenta 11, Projekt
Migration, u.a.), lebt in Berlin und arbeitet am Neuen Berliner Kunstverein n.b.k. Sie beschéftigt sich
mit der Geschichte der Kunstvermittiung im Kontext politischer Konzeptionen von Kultur und Bildung

am Beispiel der documenta.

46

L



kulturelle R&dume immer homogener werden. lhrer Meinung nach ist die Gesellschaft
heutzutage multiperspektivisch, aber der Kulturraum zeichnet ein gegenteiliges Bild,
da er immer homogener wird. Homogenitat bezieht sie hierbei auf die Gruppe
derjenigen, die die Verantwortung im Kulturbetrieb haben."? Sie sieht einen
gesellschaftlichen Konflikt sichtbar oder unsichtbar im Alltag angesiedelt und stellt die
Frage, warum man den Konflikt im Museum haben méchte. Ein mdéglicher
Zwischenraum wirde sich ergeben, wenn man im Museum einen Raum herstellen
kénnte, der eine Erfahrungsebene erméglicht, die im Konflikt im Alltag dort nicht
moglich ist. Aber grundsétzlich fénde sie es besser, den Konflikt in der Gesellschaft
zu leben.™

Goltz wirde die Contact Zone als etwas verstehen, das bewusst mit sozialen
Verhéaltnissen im Raum umgeht und dabei auch die symbolische Aufladung des
Kunstraumes mitverhandelt, der sich auf die Praxis und den Alltag in den
Institutionen auswirkt. Sie warnt davor, institutionelle Konflikte, die durch vorhandene
Hierachien zwischen Vermittlern und Institutionsleitung vorhanden sind,
auszuklammern.''®

Kristina Leko"® wiederum sieht ihre Arbeit eng verbunden mit dem Begriff der
Contact Zone und verweist auf die von ihr verfassten ,ethischen Grundregeln fir

Klnstler/innen”. Im besonderen die folgenden drei:

REGEL 4 Mache deine Arbeit/Aktivitat/Ereignisse flr alle zugénglich. Beziehe jene ein, die
normalerweise ausgeschlossen sind. [...] REGEL 5 Beziehe die Menschen vor Ort so weit wie mdglich

in den kreativen Prozess ein. Ubergib ihnen die Kontrolle/Verantwortung iber die Form ihrer

o Vgl. Interview mit Sophie GOLTZ, 20. August 2012, S. 11.
"™vgl. ebd., S. 12.

™ vgl. ebd., S. 13.

" Kristina LEKO, 1966 in Zagreb, Kroatien geboren. Seit 1989 kontinuierliche kiinstlerische Praxis:
Ausstellungen, Kunstprojekte. 1996 bis 2001 arbeitete sie als Autorin und freie Publizistin in Kroatien
und veréffentlichte zahlreiche Artikel in kroatischen Kunst- und Kulturzeitschriften sowie Zeitungen.
Sie erstelite Rundfunkbeitrage in Kunstprogrammen des Fernsehens und beschéttigte sich mit
kritischem Nachdenken und Uberlegungen zu alternativen Kunstformen und neuen nicht-
institutionellen Kunst- und Kulturproduktionen. 1999 bis 2001, Lehrauftrag an der Akademie der
Bildenden Kiinste der Universitat Zagreb. 2001 Umzug nach Deutschland wegen

Familienzusammenfiihrung.

47




B

Reprasentation. Lass sie entscheiden, wie sie aussehen mochten, was sie sagen. Erklére so viel wie
moglich Uber die Zusammenhange, in/mit denen du arbeitest. Stelle nichts aus, womit die Menschen
unzufrieden sind oder dem sie gleichgliltig gegentiberstehen. Erarbeite/Verdiene dir das Recht, Bilder
und Dokumente von Menschen zu zeigen, indem du sie beteiligst und persénliche Beziehungen zu

ihnen unterhaltst. [...] REGEL 7 Schaffe Kunstwerke in einem Umfeld, wo diese Ublicherweise nicht

entstehen. Zeige sie in einer Umgebung, die gewdhnlich solche Dinge nicht sieht.""”

Weiter geht sie davon aus, dass die Befolgung dieser Regeln eine optimale
Voraussetzung fir eine Contact Zone ergeben. In ihren Projekten hat sie oft
Menschen in Museen oder auch Theater gebracht, die zuvor noch nie dort waren.
Dies versteht sie als Erméglichung einer Contact Zone, bei der es ihr auch um
kulturelle Demokratie geht, die sich gegen die elitidre Dekadenz des Kunstbetriebs

wendet und zu einem niedrigschwelligeren Zugang zu Kultur beitragt."®

Auch wenn sich Nora Landkammer und Sophie Goltz vom Begriff der Contact Zone
in ihrer Praxis im Grunde distanzieren, so méchte ich dennoch auf einige
Wesenszlige ihrer Praxis eingehen, die ich flir den Rahmen dieser Arbeit als wertvoll
erachte und die meines Erachtens auch in dem Diskurs um die Contact Zone zu

verorten sind.

3.2.2 Motivation und Definition der eigenen Rolle

Zu den Motivationen fur Praxis von Goltz, Landkammer und Leko gehdren
.Wissensproduktion” und ,Empowerment”. So interessiert Nora Landkammer an
Vermittlungsprojekten, welche Arten von Zusammenarbeit, von Austausch und von
gemeinsamer Wissensproduktion sich entwickeln lassen. Ein Vermittlungsprojekt,

das im Zentrum des Interviews stand, war der ,Bleibefiihrer™'®, den sie im Rahmen

e

" Kristina LEKO, URL: http://www kristinaleko.net/Leko_Ethik.pdf (Stand: 12. Januar 2013).
3 Val. Inteview mit Kristina LEKO, 11. Oktober 2012, S. 12.
"™ Der Bleibefiihrer Zirich ist ein Orientierungsbuch fur Zurich. Viele im Atelier [Name der Gruppe

2Um Zeitpunkt des Projektes, Anm. der Verfasserin] kennen die Schwierigkeiten, keine Informationen

2U bekommen. Das Buch gibt Meinungen von Fliichtlingen wieder, die anderen Flichtlingen mit

48




"120in Kooperation mit drei Organisationen,

von »~Kunstvermittlung in Transformation
dem Museum fur Gestaltung Zurich, der Autonomen Schule Zirich und dem Institute
for Art Education der Ziricher Hochschule der Kiinste, durchgefiihrt hat. Der
Bleibefuhrer” entstand als kollektives Projekt im Rahmen der Ausstellung ,Global

Design” am Museum fiir Gestaltung Zdrich.

Ihre Rolle wurde im Laufe des Projektes zunehmend die einer Vermittlerin zwischen
der Gruppe und dem Museum. Hierfiir sieht sie den Begriff der ,radical diplomacy”"*
von Janna Graham als passend, den sie so zu denken versucht, ,dass das Radikale
an der Diplomatie in dem Fall ist, dass man immer noch versucht festzulegen, was
die eigene Position innerhalb des Projektes ist. Sich nicht auf wechselseitige
Interessensvertretung einzulassen, sondern dabei permanent eine eigene Position
zu suchen und hineinzubringen.””?? Diese wie von Carmen Mérsch und Eva Sturm

bezeichnete ,Vielstimmigkeit”, deren die Kunstvermittler machtig sein missen, soll
auf lange Sicht dazu beitragen, ,dass das Museum eine 6ffentliche Sphare bildet, in
der eine andere Art der Vielstimmigkeit die Handlungen strukturiert.”'? Dieser Ansatz

ist ibereinstimmend mit dem kritischen Ansatz der New Museology.

Erfahrungen und Information helfen kénnen. Die Ateliergruppe teilt im Bleibefiihrer Zirich ihr Wissen
uber die Stadt mit anderen Fliichtlingen und Bewohnern von Zirich.

Bernadett SETTELE, Carmen MORSCH et al., in: Kunstvermittiung in Transformation. Perspektiven
und Ergebnisse eines Forschungsprojektes, Ziirich 2012, S. 212.

u Vgl. zur Arbeit des ANTIKULTIATELIERS die Beitrage ,Kunst gegen die Fremdmacherei“ von
Nistiman ERDEDE und der Ateliergruppe und ,Atelier. Ein Dialog tber die Zusammenarbeit* von
Felipe POLANIA und Nora LANDKAMMER, ebd.

' Janna GRAHAM, Un-role-ing the Educational Role of the Museum: Toward a radical diplomacy?,
Vortrag an der Annual Conference der Association of Art Historians, Location: the Museum, the
Academy and the Studio, London 2008.

2 \/gl. Interview LANDKAMMER, S. 3.

™ Carmen MORSCH, Eva STURM: Vermittlung - Performance — Widerstreit, in: Art Education
Research, Zurich Dezember 2010, Jg. 1 (2), S. 5,

URL: http://iae.zhdk.ch/fileadmin/data/iae/documents/Art_Education_Research_1_2__hubin.pdf

(Stand: 22. Februar 2013).

49

A




Grundlegend fiur die Arbeit von Landkammer und Leko ist der Begriff des
,LEmpowerments”. Wie in der Contact Zone geht es hierbei um das Teilen von
Autoritdt und Entscheidungsmacht. So ist die Arbeit des Ateliers auf dem
Grundgedanken der Paddagogik der Unterdriickten von Paulo Freires aufgebaut, in
deren Zentrum das ,Erkennen von Mechanismen und Faktoren der sozialen
Ausgrenzung im Hinblick auf Wege zum Empowerment [ist.] Empowerment wird
betrachtet als die Anstiftung zur (Wieder-)Aneignung von Selbstbestimmung tber

Umstande des eigenen Lebens”. '*

Fur Leko muss ein Projekt den Teilnehmern erméglichen, einen eigenen Sinn und
Handlungsraum zu finden. So plant sie zum Beispiel das Projekt
LAuflésungsgesellschaft: Opelwerk war ich”, bei dem sie Uber zwei Monate in einem
open space mit Menschen zusammenarbeiten méchte, die von der Schliefung des
Opelwerks in Bochum betroffen sind. Geplant ist ein Programm mit Workshops,
Seminaren und Vorlesungen, das darauf abzielt, die Teilnehmenden zu erméchtigen,
Uber ihre persénliche, professionelle und kulturelle Identitat nachzudenken.'®® Sie
schafft folglich den Rahmen fir einen Verhandlungsraum, in dem fiur die von

Arbeitslosigkeit Betroffenen etwas Neues entstehen kann.

3.2.3 Communityarbeit

Alle drei Interviewpartnerinnen flihren oftmals Projekte mit Menschen durch, die
alleine keinen oder nur einen erschwerten Zugang zu Kunst und Kultur haben. Doch
Goltz warnt davor, dass gerade die Einbeziehung von Menschen mit
Migrationshintergrund in Deutschland in Multikulti-Kitsch abrutscht und sich dabei

das Hauptnarrativ nicht &ndert.”?

—

12"SETTELE, MORSCH, Kunstvermittlung in Transformation, a.a.O., S. 214.
- Kristina LEKO, unveréffentlichtes Konzept “How do people live?”.
F Vgl. GOLTZ, Interview, S. 3

50

"



Nora Landkammer verwehrt sich ebenfalls gegen samtlichen Multikulti-Kitsch und hat
sich in ihrem Communityprojekt antikultiATELIER zur Grundregel gemacht, gegen
bestehende Machtverhéltnisse innerhalb der Gruppe zu arbeiten, was sie allerdings
agls eine Art permanente Arbeit ansieht. Nach dem Projekt ,Bleibeflihrer” hat die
Gruppe beschlossen, sich in einem Kollektiv zu organisieren, in dem alles

gemeinsam entschieden wird und alle in der gleichen Position sind.

Doch auch hier kommt es immer wieder dazu, dass die Sprache Ausschliisse produziert — bspw. in
Diskussionen oder jetzt zum Beispiel: Wir wurden nach Wien eingeladen und es héatten eigentlich nur
die fahren kénnen, die eine Bewilligung haben. Diese Machtverhaltnisse ziehen sich stédndig durch
und es geht fiir mich darum immer wieder Méglichkeiten zu finden, sie zu verschieben, konstant und

das gelingt nicht immer."?’

Doch gerade da sich Landkammer Uber diese Ausschliisse bewusst ist und diese
auch innerhalb der Gruppe diskutiert werden, gilt hier das Prinzip der von James
Clifford beschriebenen ,uneven reciprocity”. Die bestehenden ungleichen
Machtverhéltnisse werden hier nicht auRer Acht gelassen, sondern immer wieder

neuverhandelt.

Auch Kristina Leko verweist auf die ungleichen Machtverhéltnisse innerhalb ihrer
Projektgruppen. Auch wenn sie Wert auf Gleichwertigkeit und Austausch legt, so darf
nicht vergessen werden, dass sie h&dufig mit sozial schwachen Gruppen
zusammenarbeitet und es zum Beispiel zu einem Bildungsgefélle kommt. Dies wird
allerdings nicht verschwiegen und nivelliert, vielmehr setzt Leko ihre Kenntnisse
gezielt fur die Gruppe ein und zieht andererseits auch Erkenntnisse aus der
Gruppe.'®

Offenheit innerhalb des Projektverlaufes, wodurch die Mdéglichkeit entsteht, dass
etwas vollig Neues entstehen kann, ist auch fur Sophie Goltz entscheidend.Und
welche Auswirkungen eine grof3e Offenheit auf den Prozess haben kann, machte sie

an dem ,Projekt Migration”"*® deutlich. Im Laufe des Projektes, in dem sich die

L

“ LANDKAMMER, Interview, S. 5.

1

i Vgl. LEKO, Inverview, S. 7.

E Vgl. URL: http://www.projektmigration.de/content/ausstellung.html (Stand: 22. Februar 2013).

51

B .




Gruppe, bestehend aus Vermittlern, die aus unterschiedlichen gesellschaftlichen
Kontexten Kélns stammten, mit Arbeiterstreiks und Hausbesetzungen
auseinandergesetzt hatte, kam es zu einem Punkt, an dem die Gruppe gegen ihre
eigenen prekaren Arbeitsbedingungen rebellierte. Dies war fir die Leitung der
Gruppe Uberraschend und rief einen ernsthaften Konflikt hervor, aber innerhalb des
Prozesses fur die Vermittler einer der wichtigsten Momente. Die Vermittler haben

sich selbst eine Stimme gegeben.'®

3.2.4 Konflikte

Dass ihre Arbeit nicht ohne Reibungen auskommt, berichten alle drei
Interviewpartnerinnen. Leko wiirde es nicht Konflikte, sondern eher Spannungen
nennen, doch diese sind flr ihre Arbeit essentiell, gerade wenn man Menschen in
Institutionen bringt, die dort normalerweise nicht dazugehéren. So schildert sie ein
Erlebnis, das sie wahrend eines Projektes in Kooperation mit der Volkshilfe und der
Secession in Wien hatte. Zunédchst musste sie fur freien Eintritt fir die Menschen
kédampfen, die von der Volkshilfe kamen und mit denen sie eine Fihrung in der
Secession durchfiihren wollte. Die Fuhrung wurde von Seiten der Secession
dokumentiert, aber die Institution wollte spater die Dokumentation nicht an Kristina
Leko aushandigen, da sie sich nicht mit den entstandenen Bildern identifizieren
konnte: Die Darstellung von Menschen in schmutziger Arbeitskleidung in den
,geweihten Hallen”."™

Hier hat die Institution ihre Machtposition voll ausgespielt und sich gegen

Kommunikation verweigert. Somit ein gescheitertes Beispiel flir eine Contact Zone.

Es ist sicherlich noch ein langer Weg hin zu der Vision der Demokratisierung der
Kultur- und Kunstinstitutionen. Jedoch kénnen kritische, reflexive Projekte ihren
kleinen Teil dazu betragen. Es ist hierbei wichtig darauf zu achten, dass Institutionen

Widerstandige Potentiale nicht vereinnahmen und instrumentalisieren und damit ihre

130

Vgl. GOLTZ, Interview, S. 4.
1
"'Vigl. LEKO, Interview S. 14.

52




eigene Transformation vermeiden. Carmen Mé&rsch fordert zur ,Kunstvermittiung als

Widerstreit auf”, die sie folgendermalien definiert:

Kunstvermittiung als Widerstreit ist,

—wenn sie gegen existierende und unhinterfragte Machtmechanismen arbeitet.

— wenn sie dazu verhilft, mehr zu sehen, wie die Dinge gebaut und gestrickt sind.

—wenn sie samtliche Beteiligten als ,relative Subjekte” begreift.

- wenn sie nicht die groRen Emanzipations-Erzédhlungen fortsetzt, sondern sich als Teil der Struktur
begreift, der sich selbst immer wieder befragen muss und tberpriifen muss, ob nicht in den blinden

. . . . 1
Flecken sich wieder neue hegemoniale Formen breit machen. 32

4. Fazit und Ausblick

Das Konzept der Contact Zone in all seinen von Clifford geofrderten Dimensionen ist
sehr komplex. Doch gerade diese Komplexitat dient als bedeutungsvolle Grundlage,
einen Handlungsraum jenseits einer neokolonialen Zusammenarbeit zu eréffnen.
Auch wenn, wie Boast anmerkt, die unbestreitbare Gefahr besteht, dass der Begriff
verwassert und entpolitisiert rein als wohlklingende PR-Strategie verwendet wird, so
hilft das Konzept, die eigene Arbeit immer wieder kritisch zu UGberprifen und zu
reflektieren, auch wenn sich keine direkten Handlungsanweisungen aus der Theorie

ableiten lassen.

Die Analyse hat gezeigt, dass die Reprasentationsstrategien von Weltkulturen einem
stetigen Wandel unterworfen sind. Keine der drei untersuchten Insitutionen, das
Weltkulturen Museum, das Haus der Kulturen der Welt und das Institute of
International Visual Arts, verwendet explizit den Begriff der Contact Zone, aber einige
der Strategien konnten mit ihm in Verbindung gebracht werden.

So liegt der Vermittlungsarbeit von allen drei Institutionen zu Grunde, dass sie sich

mit gegenwartsrelevanten Themen und ihrer Reprasnetation in unserer kulturell

3 Carmen MORSCH, Museum as a Public Sphere. Performing the Museum, Konferenz am
Kunstmuseum Lentos 18.—19. April 2008, Mérsch, Carmen; Sturm, Eva, 2007,
URL: http://transform.eipcp.net/Actions/discursive/performingmuseum#redir (Stand: 28. April 2013).

53

e



komplexen Gesellschaft durch temporéare Ausstellungen auseinandersetzen.'®
Hierbei wird auf die Vielstimmigkeit, in den Worten von Clifford ,inclusion, integrity,
dialogue, translation, quality, and control”™* sei es durch eingeladene Kiinstler,
Kuratoren oder Teilnehmern in Vermittlungsprojekten groRen Wert gelegt. Hierdurch
eroffnet sich die Chance fir die Institutionen, ein offener Dialograum zu werden, der
den sich wandelnden Bedirfnissen der Gesellschaft auf demokratische Art begegnet.
Denn um die Relevanz von kulturellen Institutionen zu sichern, kann es nur darum
gehen, Diskussions- und Experimentierrdume jenseits der hegemonialen
Deutungshoheit zu schaffen, in denen sowohl Vergangenheit als auch Gegenwart
und vielleicht sogar Zukunft neu verhandelt werden kénnen.

Dem Experiment ist das Scheitern immanent und in unserer Zeit, in der sich alle
Handlungen an messbaren Erfolgsfaktoren zu orientieren haben, zeugt es von einer
groRen Weitsicht und Offenheit, wenn das potentielle Scheitern als Chance
verstanden und zugelassen wird.

Doch vielleicht geht das alles noch nicht weit genug. Vielleicht muss die Arbeit von
Kulturinstitutionen, im Besonderen von Museen, die weiterhin in der autoritdren
Position sind, die das Expertenwissen fir sich beanspruchen und auch utber den
Umgang mit Objekten sowie Resourcen entscheiden, sogar noch viel weitreichender
die Kontrolle tber all diese Refugien abgeben, um tatséchlich aus den neokolonialen

Strukturen auszubrechen.'® Das Experiment als Methode bleibt jedoch ein guter
Anfang.

Nattrlich stehen alle, auch die untersuchten Institutionen, unter
Rechtfertigungsdruck, da sie sich im Parcours der jeweiligen Kulturpolitik bewegen.
Es wére auch dulerst elitdr gedacht und gerade aus dem eigenen Selbstverstandnis
heraus nicht nachvollziehbar, wenn sie nicht versuchen wiirden, ein méglichst breites
Publikum zu erreichen. Und so setzen sie fir dieses Ziel auf verschiedene
Strategien. Sei es die Arbeit aus den Wanden der Insitution hinauszuverlagern oder

auch Workshops mit verschiedenen Gruppen zu initiieren. Hierbei muss allerdings

133

Vgl. CLIFFORD, Museum as Contact Zones, a.a.O., S. 210.
13

CLIFFORD; Museum as Contact Zones, a.a.O., S. 214.

135
Val. BOAST, neocolonial collaboration: Museum as Contact Zone Revisited, a.a.0., S.67.

54




immer darauf geachtet werden, die nun einmal bestehenden Machtverhéitnisse nicht
zu verschleiern, sondern mitzuverhandeln. Nur dann wird aus einer paternalistischen
Einladungspolitik eine partnerschaftliche Zusammenarbeit, die politische Schlagkraft
pesitzt und in die Gesellschaft hineinwirken kann. Und aus Teilnehmern werden
Nutzer und Gestalter von Institutionen. Dabei kann es, wie Irit Rogoff schreibt, von
Vorteil sein, wenn die Vermittlungsarbeit Themen aufgreift, die selbst zur
Antriebskraft werden'.

Sie geht sogar noch einen Schritt weiter und méchte

iber education als all jene Orte nachdenken, zu denen wir Zugang (access) haben. Und Zugang [...]
ist die Fahigkeit, die eigenen Fragen zu formulieren, im Gegensatz zu jenen, die einem im Namen
eines offenen und partizipatorischen demokratischen Prozesses gestellt werden, da offensichtlich ist,

dass jene, die die Fragen formulieren, auch das Spielfeld bestimmen.'*

Die verhaltene Reaktion auf die Frage der Umsetzbarkeit der Contact Zone in der
Praxis der Vermittlung von Sophie Goltz und Nora Landkammer ist vor dem
Hintergrund der Analyse nicht tberraschend. Eine gewisse Skepsis ist sicherlich
einem Begriff gegeniliber auch angebracht, der von vielen Seiten bereits vereinnahmt
wurde. Sie haben andere Begrifflichkeiten fur ihre kritische Praxis gefunden.

Was bei allen drei Positionen wichtig erscheint ist, dass sie mit ihrem Handeln flr
eine heterogene und pluralistische Wissensproduktion stehen. Alle drei
Praktikerinnen verstehen ihre Arbeit als Aushandlungsprozess, den sie nicht von
aulen moderieren, sondern in den sie integriert sind. Sie sind selbst eingebunden in
das gemeinsame Lernen und Verlernen und versuchen marginalisierte Narrative dem
Kanon der Mehrheitsgesellschaft gegenliberzustellen. Hierbei spielt das verandernde

Moment des Konfliktes eine entscheidende Rolle.

Damit Vermittlung den Anspriichen begegnen kann, Reprasentationsstrategien in
Institutionen kritisch zu verhandeln, muss meiner Ansicht nach ein Interesse daran

bestehen, die Institutionen tatsachlich verdndern zu wollen, sprich transformativ zu

) Vgl. Irit ROGOFF, Wenden, in: educational turn, Handlungsraume der Kunst- und
Kulturvermittlung, schnittpunkt, Beatrice Jaschke, Nora sternfeld (Hg.), Wien, Berlin 2012, S. 42.
" Ebd. 5.42

55




sein. Hierfur ist es notwendig, die immer noch in groRen Teilen bestehenden
Machtverhéltnisse in den Institutionen zu &ndern, in denen Vermittlungsabteilungen
ein randsténdiges Dienstleistungsdasein fuhren und diesen oftmals die Aufgabe der
reinen Wissensvermittelung zuteil wird oder sie sich fiir mehr Inklusion und Offnung
einsetzen sollen.

Hier gilt es, die Gunst der Stunde zu nutzen und fir Verdnderungen einzutreten. Die
verstarkte Aufmerksamkeit, die der Vermittlung gerade zuteil wird, auch wenn die

%8 sollte von den

Grinde hierfur teils einer fraglichen, neoliberalen Logik entspringen
Vermittelnden zur Starkung der eigenen Position und fir die Schaffung neuer
Handlungsrdume genutzt werden. Erst dann kann Vermittlung auch tatsachlich

genuine Contact Zones initiieren.

3
’ Vgl. URL: http://www.unesco.org/new/fileadmin/MULTIMEDIA/HQ/CLT/CLT/pdf/
its Edu_RoadMap_en.pdf (Stand: 3. Juni 2013).

56



Literaturverzeichnis

Hans BELTING, Das Museum. Ein Ort der Reflexion, nicht der Sensation, in: Hans

BELTING: Szenarien der Moderne. Kunst und ihre offenen Grenzen, Hamburg 2005

Robin BOAST, Neocolonial Collaboration: Museum as Contact Zone Reuvisited, in:

Museum Anthropology, Vol. 34, Iss.1

Maria do Mar CASTRO VARELA, Nikita DHAWAN, Breaking the Rules, Bildung und
Postkolonialismus, in: Carmen MORSCH, FORSCHUNGSTEAM DOCUMENTA 12
VERMITTLUNG (Hg.), Kunstvermittlung 2. Zwischen kritischer Praxis und
Dienstleistung auf der documenta 12. Ergebnisse eines Forschungsprojekts, Zirich —
Berlin 2009, S. 339-353

Maria do Mar CASTRO VARELA, Nikita DHAWAN, Postkoloniale Theorie. Eine
kritische Einfuhrung, Bielefeld 2005

lain CHAMBERS and Lidia CURTI (Hg.), The Post-Colonial Question. Common
Skies, Divided Horizons, London, New York 1996

James CLIFFORD, Museum as Contact Zones, in: ders., Routes. Travel and

Translation in the Twentieth Century, London 1997

Alfred GELL, Art and Agency. An Anthropological theory, Oxford 1998

Janna GRAHAM, Un-role-ing the Educational Role of the Museum: Toward a radical
diplomacy?, Vortrag an der Annual Conference der Association of Art Historians,

Location: the Museum, the Academy and the Studio, London 2008

Stuart HALL, Preface, Changing States, London 2004

57




Belinda KAZEEM, Charlotte MARTINZ-TUREK, Nora STERNFELD, Vorwort, in: dies.
(Hg.), Das Unbehagen im Museum. Postkoloniale Museologien, Wien 2009

Susanne KUDORFER, Nora LANDKAMMER, microsillons, Bernadette SETTELE,
Arbeiten in und an Institutionen, in Kunstvermittlung in Transformation, Perspektiven
und Ergebnisse eines Forschungsprojektes, Bernadett SETTELE und Carmen
MORSCH (Hg.), Ziirich 2012

Anja LAUKOTTER, Von der “Kultur’ zur “Rasse” — vom Objekt zum Kérper? in: Anja
LAUKOTTER: Von der “Kultur” zur “Rasse” — vom Objekt zum Kérper?, Bielefeld

2007

George E. MARCUS, Michael M. J. FISCHER, Anthropology as Cultural Critique. An

Experimental Moment in the Human Sciences, Chicago, London 1986

Ariede MIGLIAVACCA, Timeline, Changing States, London 2004

Carmen MORSCH, Sich selbst wiedersprechen. Kunstvermittlung als kritische Praxis
innerhalb des educational turn in curating, in: educational turn, Handlungsraume der
Kunst- und Kulturvermittlung, schnittpunkt, Beatrice Jaschke, Nora Sternfeld (Hg.),

Wien, Berlin 2012

Carmen MORSCH, Eva STURM: Vermittlung - Performance — Widerstreit, in: Art
Education Research, Ziirich Dezember 2010, Jg. 1 (2)

Otobong NKANGA in: Objekt Atlas Feldforschung im Museum, Clémentine Deliss
(Hg.), Bielefeld, Berlin 2012

Mary Louise PRATT, Arts of the Contact Zone, in: Profession 91, New York 1991

Mary Louise PRATT, Imperial Eyes, Travel and Transculturation, New York 1992

58



sally PRICE, Paris Primitive, Jacques Chirac’s Museum on the Quai Branly, Chicago
2007

Paul RABINOW, Objekt Atlas. Feldforschung im Museum, Clémentine Deliss (Hg.),
Frankfurt 2012

Anette REIN, Ansichtssachen. Perspektiven der Arbeit am Museum der Weltkulturen,
Frankfurt am Main, in: Ansichtssachen. Ein Lesebuch zu Museum und Ethnologie in
Frankfurt am Main, Frankfurt 2004

Marion RUCKER, (Post-)Koloniales Ausstellen? Betrachtungen zu der
Dauerausstellung ,Sud-, Silostasien und Himalayalander: Gétterbilder” im

Volkerkundemuseum Wien, Masterarbeit Universitat Wien 2010
Edward W. SAID, Culture and Imperialism, London 1993
Edward W. SAID, Orientalism, London 1978

Jette SANDAHL, Ein fortwdhrender Prozess der Ausséhnung, in: FLIERL/
PARZINGER, Humboldt-Forum Berlin, Theater der Zeit, Berlin 2009

Jette SANDAHL, The Included Other — the Oxymoron of Contemporary
Ethnographic Collections? Museums as institutions of colonial power, No.4, Forum

for Anthropology and Culture

Anna SCHMID, Die Institution ,Ethnologisches Museum?®. Historische Altlasten und
innovative Méglichkeiten in: Elfriede HERMANN, Karin KLENKE, Michael
DICKHARDT (Hg.), Form, Macht, Differenz, Motive und Felder ethnologischen
Forschens, Géttingen 2009

Anna SCHMID, The ethnological museum: another crisis and possible

Consequences, No.4 Forum for Anthropology and Culture

59




Bernadett SETTELE, Carmen MORSCH et al., in: Kunstvermittlung in
Transformation. Perspektiven und Ergebnisse eines Forschungsprojektes, Zirich

2012

Gayatri C. SPIVAK: Outside in the Teaching Machine, London, New York 1993

Nora STERNFELD, Der Taxispielertrick, Vermittlung zwischen Selbstregulierung und
Selbstermachtigung, in: schnittpunkt (Hg.), Wer spricht? Autoritat und Autorschaft in

Ausstellungen, Wien 2005

Nora STERNFELD, Erinnerung als Entledigung, in: Das Unbehagen im Museum.
Postkoloniale Museologien, Schnittpunkt (Hg.), Wien 2009

Nora STERNFELD, Kontaktzonen der Geschichtsvermittlung, Transnationales
Lernen Uber den Holocaust in der postnazistischen Migrationsgesellschaft,
Disseration, Wien 2012

Eva STURM, Von Kunst aus, Kunstvermittlung mit Gilles Deleuze, Wien 2012

Franz Josef THIEL, Zur neueren Geschichte des Museums fiir Vélkerkunde, in:
Ansichtssachen. Ein Lesebuch zu Museum und Ethnologie in Frankfurt am Main,
Frankfurt 2004

Andrea WITCOMB, Re-imagining the museum: Beyond the mausoleum, London
2003

Webseiten:

http://anthropologie.kunstkamera.ru

http://archiv.hkw.de/external/de/profil/das_hkw/c_index.html/

60

-




http://eipcp.net

http://journal-ethnologie.de

http://project1975.smba.nl

http://www.hkw.de

ttp//www.iniva.org

ttp://www.kristinaleko.net

ttp://www.projektmigration.de

p:/lwww .trafo-k.at/download/Maria_do_Mar_Castro_Varela_ BREAKING.pdf

p://lwww.unesco.org/new/fileadmin/MULTIMEDIA/HQ/CLT/CLT/pdf/Arts_Edu_
oadMap_en.pdf

p:/lwww.welt.de/welt_print/article1858177/Abschied-vom-intellektuellen-

lonialismus.html

J[Iwww.weltkulturenmuseum.de

61




Ausbildung
Okt 2010 — Juli 2012

Sept 1999 — Juli 2002

Juni 1998

Beruflicher Werdegang

seit Okt 2011

Méarz 2011 — Sept 2011

Méarz 2009 — Feb 2011

seit Marz 2006

seit Januar 2004

o

Lebenslauf — Stephanie Endter

Geboren am 28. August 1979 in Minchen, Deutschland

Kontakt: stephanie_endter@web.de

postgradualer Masterlehrgang fiir Ausstellungstheorie &
Praxis ecm/ educating, curating, managing an der

Universitat fir angewandte Kunst Wien, Osterreich

Studium der Fotografie und digitalen Bildbearbeitung an

der Oxford Brooks University in Reading, England

Abitur am Gymnasium Tegernsee, Deutschland

Leiterin der Bildung und Vermittlung am Weltkulturen

Museum in Frankfurt am Main

Projektleiterin von ,Blackshorts®, einem internationalen

Kurzfilmworkshop in Georgien und Ungarn

Referentin im Programm ,Kulturmanager aus Mittel- und
Osteuropa“ der Robert Bosch Stiftung sowie Co-
Projektleiterin des trinationalen EU-Projekts ,European

Accents in Perm*“ durchgeftihrt von MitOst e.V., Berlin
Projektleiterin diverser transdisziplindrer, internationaler
Kunst- und Kulturprojekte (u.a. ,Fremdbilder?“, ,Wer oder

was bewegt Belarus®, ,n\osztalgia“, ,Work is Elsewhere®)

freie Fotografin und Webdesignerin

62



Interview — 20. August 2012
mit Sophie Goltz (SG)

Kurzvita:
sophie Goltz, Kuratorin und Kunstvermittlerin (documenta 12 und Documentai1,

Projekt Migration, u.a.), lebt in Berlin und arbeitet am Neuen Berliner Kunstverein
n.b.k. Sie beschéttigt sich mit der Geschichte der Kunstvermittlung im Kontext

politischer Konzeptionen von Kultur und Bildung am Beispiel documenta.

SG: Meiner Meinung nach hat sich die Vermittlungseuphorie abgeschwécht. Es gibt
das Phdnomen der Begleitforschung, die ich im Prinzip fur gut, wichtig und
interessant halte — gleichzeitig geht das auch in Richtung Evaluation und da kommen
wir an die Grenzen dessen, was Evaluation in dem Bereich kann. Und dass es sich
wegbewegt, eine Praxis zu sein, hin dazu, ein Diskurs zu sein und dann sind wir wie
so oft zwar in der Diskussion, aber nicht tatsachlich in der Praxis und das finde ich
tatséchlich eine extreme Schwierigkeit hinsichtlich der Vermittlung.

Ich habe hierauf auch keine Antwort. Ich teile nur meine Fragen oder Momente mit,
mit denen ich gerade ringe, weil es immer wichtiger wird, darauf eine Antwort zu
haben. Wenn man sich zum Beispiel die Tate anguckt, die so wahnsinnig expandiert
und so stark von dieser Art Besuchermanagement und Audience Development
ausgeht, dann ist das so sehr auch schon wieder funktional geworden. Also selbst
das, was in England zum Beispiel die Community Work ist, ist ganz stark
Symbolpolitik geworden. Das ist nicht falsch, es ist nur die Frage, wie man es dann
nutzt, weil man kommt da auch nicht raus. Das glaube ich zumindest nicht mehr.
Auch wenn es in dem Bereich Leute wie Janna Graham gibt, die da sicherlich sehr
avanciert arbeiten, aber trotzdem ist die Vermittlung immer an der Grenze
Symbolpolitik zu sein.

Und das sind so die Momente, wo ich denke, Vermittlung ist an einen interessanten
Punkt gekommen, weil alle auch so viel dariiber reden und weil wir auch eine
Vermittlungsgesellschaft sind und gleichzeitig wird aber gar nicht mehr tber die

Praxis gesprochen.

Du fragst ja auch nach Politik und wenn man jetzt mal nicht abstrakt Giber das

Politische redet, sondern tber Politik, dann hat das eine Praxis. Und was kann das

B



sein? Aktuell in Deutschland rufen nach wie vor alle nach Bildung, nach kultureller
Bildung, doch das finde ich hoch problematisch. Oder besser gesagt, ich finde es
einerseits hoch problematisch, weil nicht Uber Bildung in diesem Land gesprochen
wird. DarUber was Bildungstheorie ist, was der Begriff der Bildung ist und das klingt
bei Nora zum Beispiel im Buch an, aber ideengeschichtlich, da es aus einer
bestimmten Zeit kommt, ist es auch mit sehr problematischen Vorstellungen, zum
Beispiel mit humanistischen Vorstellungen verbunden, die sich in der gegenwartigen
Diskussion um die Museumsinsel und das Humboldtforum auch spiegeln. Das ist
einfach da, als ein unglaubliches Paradigma und das scheint auch nicht
aufzubrechen zu sein.

Andererseits werden nattrlich Gelder mobilisiert, die man wiederum auch nutzen
kann. Von daher bedeutet das auch, dass es um Professionalisierung geht und das
heil3t nattirlich auch, dass man mit dem, was man tut, Geld verdient. So hat das

natUrlich auch Vorteile.
SE: Was ist Deine Antriebskraft fir Deine vermittlerische Tatigkeit?

SG: Als wir ,,Projekt Migration* gemacht haben waren die Projekte immer stark
vermittlungsorientiert oder das GroRprojekt in Dresden ,Dresden Postplatz war ein
Projekt im 6ffentlichen Raum und das ist automatisch eigentlich nur Vermittlung.
Sobald man im 6ffentlichen Raum arbeitet ist, man permanent am vermitteln und da
stellt sich gar nicht so sehr die Frage nach Vermittlung, sondern da stellt sich eher
die Frage, wie bediene ich verschiedene Offentlichkeiten, wie gehe ich mit denen
um, die ich automatisch habe, die ich auch haben will, deswegen mache ich es ja.
Was finde ich fiir eine Kommunikationsebene, denn es hat ja auch viel mit

Kommunikation zu tun.

,Projekt Migration“ war natirlich anders, weil es diese lange, tUber zweijahrige
Recherchephase gab, die dann in die Ausstellung gemtindet ist. Nachdem die
Ausstellung fertig war, stand die Frage im Raum, wie wir Offentlichkeit herstellen.
Konkret: Wie geht man tatsachlich in migrantische Communities rein? Es gab die
einzelnen Recherchierer, die in den Communities waren, die waren eine Art Trigger-
I:igure'n. Wir haben es ja auch permanent damit zu tun, dass man im Kunst- und

Kulturbereich nur bestimmte Klassen und eine bestimmte Gesellschaftsschicht

& o



anspricht. Naturlich ist die Community-Arbeit eine, die darlber hinausgehen will, aber
nichtsdestotrotz, finde ich, bleibt es gerade auch hier in Deutschland eines der
gréRten Probleme, da Projekte bei denen man auch die ,Anderen® erreichen méchte,

oft in Multikulti-Kitsch abrutschen, weil das Hauptnarrativ nicht geéndert wird.

Und da war eben die Frage, wie geht man damit um. Bei meinen Projekten waren wir
budgetar nie in der Lage ein Extra-Vermittlungsprogramm zu realisieren, also eine
Community-Arbeit, die sich von der Ausstellung |6st, die was Eigenes macht, was
Eigenes kreiert. Es gab immer eine Ausstellung und von der Ausstellung ausgehend
wurde die Vermittlung aufgebaut. Heute wére das anders. Heute wére das
Voraussetzung, damit man ein Projekt Uberhaupt kriegt. 2005 verkiindete die
Kulturstiftung des Bundes zum ersten Mal in einem offenen Brief, dass sie ab sofort
auch Vermittlungsarbeit unterstitzen wollen. Aber davor war das anders. Insofern
war immer klar, wir haben ein kleines Budget und wir gehen von den Ausstellungen
aus, weil das ist sozusagen unser Kern ist und von da aus bilden wir Erzahlungen,

Leitfaden und so war es im Prinzip auch beim ,Projekt Migration®.

Worum es uns geht ist, dass Deutschland ein Einwanderungsland ist und dass es
eine Migrationsgeschichte hat, die nicht erzahlt wird oder wenn sie erzéhlt wird,
immer nur im Konflikt erzahit wird. Es geht immer maximal bis 1945 oder 1933
zuriick und nicht z.B. bis 1904: Hereros, deutsche Kolonialpolitik. Also war unsere
Idee zu sagen, das ist der Kern unserer Arbeit. Dabei war es uns wichtig, dass die
Inhalte immer mit den Leuten zusammen erarbeitet wurden. Damals gab es die
Gastarbeiteri-Ausstellung in Wien, die war fur alle innerhalb des Projektes sehr
wichtig, wie sie versucht hat, die Geschichte der Gastarbeit in Osterreich zu
erzéhlen, mit welchen politischen Erzihlungen sie verbunden war und eben auch die
Vermittlung, die damals von trafo:k durchgefiihrt wurde. Wir haben Parallelen zu
Unserer Arbeit gesehen und beschlossen, sie einzuladen, da sie schon vor dem
Hintergrund einer Erfahrung sprechen und es ja auch mit dhnlichen Phdnomenen in
der Gesellschaft zu tun haben.

Um ein Team aufzubauen haben wir ausgeschrieben, dass wir Leute suchen. Wir
haben mit der Uni zusammengearbeitet, mit dem Institut fir Ethnologie in K&In, mit
Gerda Heck und mit Erol Yildiz, die parallel auch in das Projekt involviert waren und

dann hat sich eine interessante Konstellation ergeben, dass quasi lber die




Gespréche, die wir mit interessierten Leuten gefuhrt haben, am Ende nur
Vermittlerinnen mit migrantischem Hintergrund da waren. Das war nicht intendiert,
das war auch nie so ausgeschrieben, aber gleichzeitig wollten wir auch Leute, da es
um eine Politisierung der Geschichte geht, die entweder selbst aus solchen
Zusammenhangen kommen oder interessiert sind, Uber solche Zusammenhéngen zu
sprechen. Die grundséatzliche Frage ist auch: wie spricht man eigentlich tber
Migration? Die Auswahl hat sich dann zuféllig so ergeben. Spéter stand als Vorwurf
im Raum, dass es Absicht gewesen ware, dass Betroffene in der Ausstellung

sprechen.
SE: Und was war der Vorwurf dabei?

SG: Dass sie quasi mit ausgestellt wurden. Weil sie es in der Ausstellung natdrlich
mit einer deutschen Mehrheitsgesellschaft zu tun bekommen haben, die eher aus der
recht wohlhabenden Kélner Mittelklasse stammt, deren Verstandnis im Bezug auf
Migration Uber Multikulti nicht hinausgeht. Diese Besucher wirden nie zur Kélner
Ehrenstralle gehen oder wenn, dann wirden sie sagen: ,man isst hier mal tirkisch.“
und gar nicht verstehen, dass sie eigentlich genauso adressiert sind und dass in der
Ausstellung angesprochene Probleme gar nicht bei ,denen®, sondern bei ihnen

selber liegen.

Innerhalb des Projekts gab es Momente, die nattrlich nicht so einfach waren. Die
Einladung von trafo:k — damals waren Nora, Renate und Lobomir in KéIn — hatte zur
Folge, dass es sehr schnell zu einer Politisierung der gesamten Gruppe gekommen
ist, die sich selbst organisiert gegen das Kuratorium gewendet hat und die
Arbeitsbedingungen ablehnten, die auf Grund des limitierten Budgets gegeben
Waren. Alle sprachen Uber Themen, wie Arbeiterstreik und Hausbesetzung etc. — im
historischen Sinne — und dann hatten wir plétzlich den Konflikt im Team selbst, was
dann aber durch die Veranderung der Bedingungen gel6ést wurde. Aber das hatte
hatlrlich keiner erwartet, dass sich innerhalb der Struktur so ein Konflikt
herausbildet, der fiir die Gruppe aber ganz wichtig war, besonders fiir Leute, die
bisher wenig aktivistische Erfahrung hatten. Hier hatten sie die Méglichkeit, sich
Selbst eine Stimme zu geben. Der Teamprozess selbst war einer der wichtigsten

1 Prozesse innerhalb der Vermittlung.

-




SE: Was genau verstehst Du hier unter Team?

SG: Die Gruppe an Vermittlerinnen, die sich auf diese Sache eingelassen haben, die
es auch sehr ernst genommen haben, die es so ernst genommen haben, dass sie
selbst Strategien Uberlegt haben, um Publikum zu gewinnen. Die Kommunikation
hat ndmlich anfénglich nicht so gut funktioniert und der Titel ,Projekt Migration® ist
dann doch zu intellektuell, um sie als reiRerische Ausstellung in die Offentlichkeit
oder in die Presse zu bringen. Ihr Engagement ging bis dahin, dass sie vom
Kuratorium eingefordert haben, andere Malnahmen einzufiihren. Es gab als
konstitutiven Bestandteil der Vermittlung einen permanenten Vermittlungsprozess,
vor dem Hintergrund der begrenzten Mdglichkeiten und auch unter Berlicksichtigung
der Wiinsche des Kuratoriums. Und in einer gewissen Weise haben wir die Fragen
dann aus dem Teilprojekt ,Transit Migration“ abgeleitet. Es ging um Migration nach
1989, Fall der Berliner Mauer, Eiserner Vorhang, Grenzverschiebung, Festung
Europa — all die Themen, in deren Spannung sich das Projekt befand, und vor dem
Hintergrund, dass es eine europdische, also suprastaatliche Politik und die
Geschichte der deutschen Migrationspolitik gibt.

Sicher kann man tiber das Projekt streiten, aber darum geht es jetzt nicht.

Meiner Meinung nach hat sich tber die Vermittlung eine Menge getan, auch eine
Menge Kritik. Und es haben sich in dem Jahr den Vermittlerinnen auch sehr schnell
die Fallstricke der Ausstellung gezeigt.

Ich bin prinzipiell der Meinung, dass Vermittlung als Feedbackstruktur, ob eine
Ausstellung funktioniert oder nicht von so genannten Hauptkuratoren unterschéatzt
wird. Ich bin selber nicht in diesem Apparat, um zu wissen, ob es da eine
Rickkopplung gibt, aber alles was ich von den Vermittlerinnen hére ist, dass es eher
nicht so ist. Dabei sind sie am ehesten diejenigen, die wissen, wie eine Ausstellung
ankommt. Ich finde es auch interessant, dass etwa die documenta 12, die ja
eigentlich so viel auf Bildung gesetzt hat, dann doch seitens der Kuratoren wenig
Feedbackstrukturen etabliert hat, sondern eher ein hierarchisches System entwickelt
hat, das ich persénlich eher schwierig fand, gerade vor dem Hintergrund, dass
gesagt wurde, dass es so ein konstitutiver Bestandteil ist. Aber es gab kaum
Sitzméglichkeiten, kaum kommunikative Situationen. Vieles wurde da nicht zu Ende
gedacht.

-



SE: Und hast Du einen Grund gefunden, weswegen das nicht zu Ende gedacht

wurde?

SG: Das liegt am Ereignis selber. Das ist eben doch ein Uberforderungsereignis fiir
alle Beteiligten. Und ab einem gewissen Moment laufen Dinge dann on-it’s-own, also
die verselbststédndigen sich und man kann sie auch nicht zurtickholen. Man ist selber
auch gar nicht mehr in der Lage, das zu tun. Bei der documenta 13 wurden bei der
.Maybe-Education® 6ffentliche Diskussionsrunden eingeflihrt, aber das gab es ja mit
den, lunch-lectures de facto auch. Dort wurden die ganzen Projekte vorgestellt und

man sprach Uber die Dinge, die da passierten.

SE: Kénntest Du eine Definition von Vermittlung geben?

SG: Nein. Bin ich grad dabei — wir machen ja gerade ein Buch dazu.

SE: Wann kommt es Uberhaupt zu Vermittlung?

SG: Ich glaube eigentlich immer, da ich nie voraussetzen kann und soll, dass der
andere schon weil}, was ich weil3. Wenn es zum Beispiel um eine
Gesprachssituation geht und die ist ja in erster Linie in klassischen
Vermittlungssituationen gegeben. Da aber alles Vermittlung ist, ist die Frage: ,Was

ist Vermittlung?“ schwer zu beantworten.
SE: Sind fur Dich Wandtexte auch schon Vermittlung?

SG: Das ist ein Teil der Vermittlung und fir mich ist eine gute Ausstellung eine, die
Vermittlung auf verschiedenen Ebenen denkt. Also ausgehend von personeller
Vermittlung, z.B. Fihrungen, das klassische Format, was ich immer noch fir ein
dankbares Format halte oder Basteln in Ausstellungen mit Kindern bis hin zur
Presseerklarung. Auch textlich gibt es verschiedene Ebenen. Da gibt es hier den
Wandtext und dort den Katalogtext. Ich finde aber nicht, dass man es
Uberstrapazieren muss. Die Versuche im Hamburger Kunstverein, als Waldvogel

angefangen hat, verschiedene Textsorten zu schreiben, die auch verschiedene Leute

.



ansprechen, sind meiner Meinung nach ein bisschen tbertrieben, aber im Prinzip
gehoéren Texte fur mich zur Vermittlung dazu. Und es ist auch die Unterscheidung
zwischen einem Kiinstlertext und einem Autorentext wichtig. Das sind
unterschiedliche Texte und das muss meiner Meinung nach auch markiert sein,
sonst ist man nédmlich permanent auf der gleichen Ebene und es wird so getan, als
ware alles gleich und dabei ist es das Uberhaupt nicht und Du weif3t auch nicht mehr,
Uber was Du Dich argern sollst: dass nicht vermittelt wird, was es ist oder Uber die
Qualitat der Texte, die nicht gut ist. Das finde ich dann schwierig. Neben dem, dass,
wenn wir vom klassischen Kunstbereich reden, jedes Kunstwerk in gewisser Weise
seine Vermittlung schon mitbringt. Also dass sich de facto dann eine edukative

Vermittlung dazu auch verhait.

SE: Weil Du edukative Vermittlung so stark in den Vordergrund riickst — wirdest Du

noch andere Formen der Vermittlung sehen?

SG: Ja klar, der Kunstler, der ein Display macht, der sich Uberlegt, wie er es zeigt, ist
fur mich auch ein Akt der Vermittlung. Er setzt sich mit dem Raum auseinander, er
setzt sich durchaus — nicht alle, aber manche — mit Blickperspektiven auseinander
und damit ist fir mich schon eine Vermittlung drin, die der Kunstler selber fiir sich
beansprucht. Aus diesem Grunde gibt es auch Kinstler, die mit Vermittlung ihre

Schwierigkeiten haben.

SE: Hast Du eine bestimmte Wirkungsabsicht, wenn Du an einen

Vermittlungsprozess rangehst? Formulierst Du im Planungsprozess ein Ziel?

SG: Nein, ein Ziel — so wurde ich es nicht nennen. Ich wirde sagen, ich formuliere
einen Rahmen, in dem ich agieren méchte, und der Rahmen kann sich veréndern,

aber den Rahmen habe ich, damit ich Gberhaupt weif3, wo heraus ich agieren kann.
SE: Legst Du den Rahmen offen?
SG: In einer gewissen Weise schon. Um es an einem Beispiel zu verdeutlichen: Wir

haben in Kassel das groRe Projekt ,Deutsch Wissen* gemacht, was sich mit der

Frage der Migrationsgesellschaft beschéftigt hat und der damaligen Diskussion um

-



die Einblrgerungstests und die Frage 185 ,Was ist die documenta?“. Also mit der
Frage eigentlich: ,Deutsch sein.“ Und da war der Rahmen recht offen dargelegt, im
Sinne, dass wir festgelegt haben, dass wir im ersten Teil der Vermittlung bei uns im
Team bleiben und uns selbst Fragen stellen. Wir alle reden tber Postkolonialismus,
wir haben dariiber auch was gelesen, aber was heif’t das als Praxis, was kann es als
Praxis in der Vermittlung heil3en und da haben wir zwei Workshops organisiert. In
einem ging es um Antirassismus und bei dem anderen um die Fragen
Postkolonialismus und Bildung. Der Text hierzu ist ja auch in dem Buch
verdffentlicht. Aber was heil’t das als Praxis in einer Ausstellung, die das vielleicht
nicht per se zum Thema hat, also wenn es sich vielleicht auch konfliktuell zu ihr
verhalt? Einen eigenen politischen Anspruch, eine eigene Auffassung zu dem hat,
was in der Ausstellung passiert und was einem da begegnet und es sind einem ja
durchaus sehr stereotype Rassismen in der docmenta 12 begegnet. Sei es Romuald
Hazoumés Boot oder Karry James Marshall, der von wo ganz anders herkommt,
aber allein durch die Hdngung, wenn man das so konfrontativ ins Museum héngt und
vergleicht — black beauty im historischen Gemaélde und in einem aktuellen Gemalde,
dann ist das nattrlich auch konfliktuell. Es war konfliktuell gemeint, aber natirlich
nitzt das der Vermittlung nichts, weil die Antwort trotzdem ein Konflikt bleibt. Den
kannst du ja nicht auflésen. Von daher ging es erst einmal darum, die Frage an sich
selbst zu stellen und da wiirde ich sagen, der reflexive Rahmen war erst mal da.

Der zweite Teil war ein Projekt mit Jugendlichen, wo es darum ging, mit kanack-
attack zusammen zu arbeiten. Es entstand ,was guckst du reloaded®, eine
Fernsehserie. Die Tradition des Interviewflihrens von kanack-attack wurde
aufgenommen und Jugendliche machten Interviews auf der documenta, dem weil3en
Ghetto, wie wir es genannt haben, um zu gucken ob die Leute diese Frage kennen.
Also diese Frage an die Mehrheitsgesellschaft zuriickzugeben mit dem Ziel hieraus
einen Film zu machen.

Im Sinne der Zielsetzung: so gab es ein Produkt, das dabei rauskommen sollte, was
meiner Meinung nach fur die Altersgruppe auch wichtig ist, um flr sich selber einen
Erfolg zu verbuchen. So etwas hilft zu sagen, ich hab es gemacht, denn bei aller
Liebe zum Prozess, der dann sowieso stattfindet, in so einem Alter einen Film zu
Prasentieren und sich vorne hinzusetzen und zu sagen, das haben wir gemacht, das
ist was anderes, als zu sagen, ich hab einen Prozess gemacht. Jeder Mensch freut

Sich, wenn etwas bei einem Prozess rauskommt. Von daher war das auch fir ihre

-



Selbstwahrnehmung wichtig. Fur uns waren die Gesprache das Entscheidende, denn
Theoriebildung hat iberhaupt nicht funktioniert: Das in der Ausstellung sein, das sich
selber kennen lernen, die Fragen und Erfahrungen aus der Gruppe zu besprechen.
Und letzten Endes war es beim Schnitt, dass sie verstanden haben, was Film ist.
Das war das Entscheidende, wie gucke ich auf Menschen. In dem Augenblick, wo sie
gemerkt haben, dass sie das Bild nicht nehmen kénnen, weil das einfach was
Falsches erzahlt, weil die Kamera von oben guckt und damit schon an sich was sagt,
das man eigentlich gar nicht sagen will, das waren dann die Momente, die
entscheidend fur sie waren. Neben dem, dass es naturlich auch zadh war, man
musste durchhalten, es ging auch immer ein paar Stunden.

Aber das war so ein Projekt, das einen ganz klaren Rahmen hatte. Es gibt eine
Vermittlungsfrage fir einen selber, die zum Thema Selbstevaluierung aufgegriffen
werden kann und es gibt einen Raum, den man erméglichen will. Was in diesem
Rahmen passiert, das weil3 man nicht und das will man auch nicht wissen, denn
sonst bréduchte man das Projekt auch gar nicht mehr machen. Denn wenn man das
vorher schon weil}, finden auch keine Lernprozesse statt — auch nicht fiir einen
selber. Denn wenn man sagt, ich weild schon was passiert, dann kann kein Lernen
stattfinden, denn Lernen kann nur stattfinden in Situationen, wo beide Seiten lernen.
Aber der Rahmen musst klar gesteckt werden. Das finde ich fur die Vermittlung auch
wichtig, damit sie weil}, worauf sie sich bezieht, denn sonst wird es beliebig. Ich
muss dann aber nicht unbedingt in dem Rahmen bleiben. Unter Umstéanden kann es
auch eine gemeinsame Entscheidung sein, diesen zu verlassen. Das wére eine
Entscheidung, die man nicht alleine trifft, aber ich bin trotzdem der Meinung, dass

man eine paddagogische Verantwortung hat und die kann man auch nicht abgeben.

Meines Erachtens sollte die Teilnahme an Vermittlung auf freiwilliger Basis
stattfinden. Das ist auch so, wenn jemand eine Fihrung bucht. Bei Schulklassen ist
das allerdings anderes. Dann ist das oft Teil eines Lehrprogramms oder entspricht
der Vorstellung eines Lehrers, dass das gut ist. Aber wie gehe ich dann mit dieser
Situation um? Im Grunde miissen die Schiiler dahin gehen. Natrlich sind sie auch
Neugierig, das wirde ich grundsatzlich schon unterstellen, aber sie sind nicht immer
Interessiert. Und da stellt sich fiir mich die Frage, wie man es schafft, dass

diejenigen, die nicht interessiert sind, auch weiterhin nicht interessiert sein dirfen,

-



ohne moralisch mit einem Interesse belegt zu werden. Es bleibt immer die Frage zu

klaren, wie die Situation, in der man vermittelt, entsteht.

SE: Und Du findest, Vermittlung muss ein freiwilliger Prozess sein, in den man

freiwillig eingetreten ist?

SG: GroRtenteils ist es ja nicht freiwillig, wie wir wissen. Da sagt zum Beispiel der
Rechtsanwalt, er méchte die documenta sehen und dann geht das ganze Bliro zur
documenta. Da kann man davon ausgehen, dass zwei Drittel der Gruppe froh sind.
einen Tag nicht arbeiten zu mussen. Die Freiwilligkeit beruht auf dem Luxus, nicht
arbeiten zu mussen oder einen Ausflug mit den Kollegen zu machen, aber nicht, weil
man jetzt unbedingt glaubt, dass man die documenta gesehen haben muss. Es klingt
jetzt alles banal, aber ich finde Vermittlung ist oft banaler, als getan wird. Ich meine,
es ist alles Diskurs, aber die reale Situation ist oft anders. Und dann ist die Frage:
Wie arbeitest Du in so einer ganz klassischen Situation, also wie kommt es
uberhaupt zu der Entscheidung, dahin zu gehen? In klassischen Institutionen ist es ja
so, um Vermittlung Uberhaupt stattfinden zu lassen, ist die Voraussetzung, dass
jemand zu Dir kommt.

Das ist z.B. bei Projekten, die trafo:k machen anders, da sie Vermittlungssituationen
innerhalb des Projektes herstellen. Die Schulen sind im éffentlichen Raum. Das ist ja
was anderes, wenn man institutionell gebunden arbeitet. Das ist auch eine andere
Form von Vermittlung. Der spannende Telil ist ja selber Projekte zu initiieren.
Projekte, die rausgehen aus der Institution, aber dafir ist oft zu wenig Geld, Zeit und
Personal da. Aber so in dem Augenblick habe ich erstmal die Situation, dass jemand
zu mir kommen muss und da kann man jetzt das ganze Marketing, die ganze
Fragestellung bemihen.

Fir mich wird es immer wichtiger, dass Leute auch ,nein“ sagen dirfen. Sie kénnen
zwar in einer Situation sein, aber in der Situation sind sie berechtigt, ,nein“ zu sagen
und dieses ,nein“ ist auch Teil des Vermittlungsprozesses. Das ist eine neue Figur
tber die ich schon lange nachdenke, denn dieser Bejahungsprozess, der in der
Vermittiung stattfindet oder immer so angenommen wird, der ist mir zu
selbstverstandlich. Und wenn er selbstverstandlich ist, dann kommt das aus dem
Bildungsburgertum heraus. Da missen wir uns nichts vormachen. Und das ist die

Schwierigkeit. Wie kann ich Leute holen, die auch ,nein“ sagen. Das finde ich bei

10

..L



Schulklassen ganz wichtig, dass man da auch ,nein“ sagen kann. Dann ist man eben
dabei, aber man muss nicht. Und was kénnte das dann fir eine Vermittlung sein, in
der ich dann auch im ,Vielleicht bin. Vielleicht bin ich interessiert, vielleicht auch
nicht. Oder vielleicht habe ich eine andere Motivation, so wie in dem Beispiel eben —
ich habe einen Tag frei, ich habe keinen Unterricht, ich gehe mal hin, vielleicht ist es
was anders, kann ja auch lustig sein... Wenn das meine Motivation ist und noch nicht
mal unbedingt das Lernen wollen schon und nicht der ganze Apparat, der dann
schon wieder will, dass sie lernen, dass sie das wollen. Denn ich glaube, dann kann
auch etwas entstehen. Dann kommt vielleicht ein Gesprach Uber etwas zustande.
Vielleicht tiber etwas ganz anderes, das aber in dem Augenblick viel mehr in der
Alltagspraxis ist und eher indirekt damit zu tun hat. Solche Gesprache kenne ich von
Projekt Migration auch. Wenn man es einmal zuldsst, dann passieren auch andere
Sachen und die haben dann mehr mit den Inhalten zu tun, als wenn man tber den
Inhalt ganz stoisch erzahlt. Der Inhalt kommt sowieso wieder rein. Der ist ja eh da.

Der umgibt einen. Der ist ja nicht weg.

SE: Hast Du Dich mit dem Begriff der Kontaktzone beschéftigt? Ist er fur Dich

relevant?

SG: Also zum Begriff der Kontaktzone. Ich kenn den Begriff — habe den Text
gelesen. Grundsatzlich finde ich das total spannend und kenne ja auch die Arbeit von
Nora, die mit dem Begriff auch sehr stark arbeitet und trotzdem wiirde ich sagen
gehort der fur mich in die Abteilung Diskurs und nicht in die Abteilung Praxis.
Sicherlich bezieht er sich auf die Praxis oder auf Ebenen der Praxis, aber ob er so in
der Praxis anwendbar ist, wirde ich meine Zweifel haben, um es jetzt mal vorsichtig
auszudriicken. Zum einen, da ich glaube und das ist auch kein neueres Phdnomen,
aber ein immer massiver auftretendes Phdnomen, dass gerade die kulturellen
Raume immer homogener werden. Also das heifdt, wenn ich multiperspektivisch sein
will, was ist dann die Multiperspektive, das muss man inzwischen fragen.

Ich habe den Kiinstler, der global agiert und aber eigentlich, sagen wir mal, in
Stidafrika lebt. Also was ist dann das Multiperspektivische? In welcher Weise wird es
Uberhaupt hergestellt? Das ist vielleicht im Ethnologischen Museum noch mal
€infacher zu beantworten, aber selbst in dem Ethnologischen Museum, wie man es

sich heute gerne wiinschen wiirde, ist diese Frage nicht mehr so einfach zu

11

-



beantworten. Von daher ist das inzwischen eher auch eine Frage. Wenn also die
Gesellschaft heutzutage sowieso schon multiperspektivisch ist, dann haben wir es im

Kulturraum fast mit dem Gegenteil zu tun, weil wir immer homogener werden.

SE: Homogener in dem Sinn, dass diejenigen, die sich Gberhaupt in kulturellen

Raumen bewegen, eine homogene Masse darstellen?

SG: Ja, diejenigen, die sich in kulturellen Rdumen bewegen, die dort Verantwortung
haben. Und das hat ja verschiedene Ebenen. Man kénnte in diesem extrem
symbolischen Raum, in dem man sich da befindet, sagen, dass man diese Praxis
will, dann kann man die zum einen programmatisch herstellen. Das wére ein
Ansatzpunkt. Gleichzeitig, wenn man sich die personelle Vermittlung ansieht, gibt es
dort immer ein ganz klares Hierarchieverhéltnis. Es gibt Einen, der die Institution
kennt und Einen, der sie nicht kennt, aber kommt und Interesse hat. Vorausgesetzt
er hat Interesse. Man hat zum Beispiel eine Gruppe. Diese kann in sich auch sehr
homogen sein und dann ist die Multiperspektive zwischen mir und der Gruppe. Dann
ist es fur mich eher eine Frage, wie das in einer Praxis wirklich Ubersetzt werden
kann. Und ich finde, es gibt dann auch ein linguistisches Problem, weil man nicht
unterschatzen darf, dass eben jede Perspektive ihre Sprache hat und die ist auch
nicht einfach auszutauschen. Sie ist ,embodied®, die ist im K&rper drin, die ist in den
Gesten drin. Das heif3tin einer gewissen Weise ist das flr mich eben eher ein
Diskurs ,als dass es wirklich im Alltag stattfindet.

Der Konflikt ist permanent da, sichtbar, unsichtbar — er ist da. Man braucht nur auf
die Stralle zu gehen. Also stellt sich eher die Frage, warum will ich diesen Konflikt im
Museum haben wil. Also ich wiirde die Frage inzwischen andersherum stellen. Im
Museum reden wir plétzlich darlber, aber in der Gesellschaft wollen wir den Konflikt
eigentlich méglichst nicht haben. Und dann wiirde ich sagen, dann ist es interessant.
Dann kénnen wir uns ja angucken, was die Institution fiir ein Ort sein kénnte.

Was der Raum herstellen kénnte, der allen eine Erfahrungsebene ermdglicht, die
Vielleicht im Konflikt da draufen nicht méglich ist. Den Konflikt muss man nicht
herstellen, der ist da, er reibt sich und es ist viel mehr die Frage, warum er nicht
offentlich ist. Oder wenn er 6ffentlich ist, wird er nur partiell gesehen. Eigentlich
wollen wir den Konflikt ja nicht im Museum haben, sondern eigentlich wollen wir ihn

jain der Gesellschaft haben. Da wo er hingehért. Da wo er auch gelebt gehort. Was

12

-



kann dann die Kontaktzone im Museum sein? Wie gesagt, ich gehe davon aus, es
kommen Leute mit Interesse auch an dem Subjekt, was sich in der
Vermittlungssituation entfaltet und wollen jetzt nicht permanent von mir
Machtverhéltnisse gespiegelt haben, sondern im Grunde ist es meine Aufgabe in der
professionellen Vermittlung, meine Sprache so reflektieren zu kénnen und meine
Gesten, dass sich methodisch etwas anderes herstellen lasst. Dies erreicht sich auch
viel Gber nonverbale und Gber andere Ebenen, die die Leute unbewusst erreichen.
Ob denen das hilft, wenn ich sage, ich bin jetzt in der Situation zu sprechen und jetzt
reden wir mal dartber, dass ich hier die Macht habe — ich bezweifle das. Ich
bezweifle das im Sinne von, wie es Nora auch schreibt, die Leute da abholen, wo sie
sind ist im Zweifelsfall uninteressant. Ich finde es eher wichtig, es auf einer Ebene zu
tun, dass es die Leute nicht merken und dass eben trotzdem was anderes passieren
kann — klingt ein bisschen esoterisch, das mein ich nicht so. Aber ich méchte ungern
gleich sagen, dass ich hier eine Machtposition habe, die ich aber gar nicht will und
womdglich fragen, ob jemand aus der Gruppe sprechen méchte.

Und das Spannende ist, dass ich innerhalb der Institution ja gerade die Macht nicht
habe. Also wirde ich dann wirklich multiperspektivisch werden, musste ich quasi
parallel dazu den eigenen Konflikt, den ich ja in der Institution automatisch habe,
auch offen legen. Das wirde dann fur mich das Erste sein, was ich tue.

Denn die Konflikte, die ich selber jeden Tag mit institutionellen Machtverhaltnissen
habe, sind dann auch relevant, wenn man tatsachlich reflexiv tiber die sozialen
Verhéltnisse nachdenkt. Ich wirde die Kontaktzone als etwas verstehen, was danach
fragt, was fur soziale Verhéltnisse in einem Raum hergestellt werden und was diese
mit dem ganzen Symbolischen dieses Raumes zu tun haben, das dieser Raum an
sich schon hat und was haben sie auch mit der Praxis zu tun — im Alltag. Denn sonst
wirde man so tun, als hatte man selber keine Konflikte, aber das stimmt einfach
nicht und dann finde ich das auch nicht mehr interessant. Man muss die Konflikte ja
auch da leben, wo sie sind, ich brauche sie ja nicht mit Besuchern leben. Ich kann
eher da fur mich selber einen Raum &éffnen, der eine andere soziale Realitat herstellt.
Und dann wiirde ich sagen, dann ist es reflexiv, weil ich das eben nicht tibertrage.
Und oft ist die sprachliche Ebene zu intellektuell und das Sprachproblem kann ich
Nicht iberwinden. Das ist so subtil, dass man glaubt, es ist gar nicht da, aber ich

glaube, dass es ist immer da ist.

13




Im Ethnologischen Museum ist das was anderes. Dort ist die Multiperspektive allein
schon daruber gegeben, wie die Geschichte der Artefakte erzahlt wird.

Im ethnologischen Museum ist es viel einfacher, als wenn ich jetzt Gber den
Kunstraum nachdenke, weil das Ethnologische Museum sich aus einer
multiperspektivischen Erzahlung heraus am Ende eigentlich auflésen wiirde. Im
Sinne des Nichtbesitzes. Denn jede Form von Besitz ist ja eigentlich nicht méglich
und darin wirde es sich auflésen und damit bist du sozusagen automatisch in einer
multiperspektivischen Erzahlung, die ja gleichzeitig auch die Hierarchie des
Anschauens, des Betrachtens, usw. impliziert.

Aber da hat die Symbolik auch so viel mit Alltag zu tun. Und auch da bleibt die Frage,
was da die Praxis ist. Der Begriff der Kontaktzone kommt ja auch aus dem
ethnologischen Museum. Da hat es noch einmal eine ganz andere Funktion so
daruber nachzudenken.

Es ist auch die Frage der inneren Reflexivitat: Warum sprechen wir eigentlich
dartber? Im Ethnologischen Museum geht das auch immer um die Geschichte der
Artefakte. Warum sprechen wir heute noch driiber? Wie sprechen wir driiber? Da ist
es noch einmal signifikanter, weil es sich noch mehr in der Museumsgeschichte
einschreibt. Und das ist sicherlich in einer Gemaldegalerie auch noch mal anders, als

in einem zeitgendssischen Kontext.

SE: Vielleicht noch einmal zu Deiner eigenen vermittlerischen Praxis. Wann hast Du

das Gefihl, ein Vermittlungsprojekt ist gelungen?

SG: Fur einen selbst ist es naturlich gelungen, wenn das Projekt zu Ende geht und
man fuhlt sich nicht nur ausgelaugt, sondern man hat das Gefiihl, man hat auch was
gelernt. Wenn man das Geftihl hat, wenn wir jetzt von der personellen Vermittlung
ausgehen, dass eine gemeinsame Situation entstanden ist, dass man merkt, dass
die Leute auch etwas mitgenommen haben. Im besten Fall entsteht ein Gesprach. Es
gibt auch andere Situationen: Zum Beispiel hatte ich mal eine Gruppe von
Kunsthistorikerinnen, die kuratorische Studien gemacht haben. Die haben kein
einziges Wort gesagt und es war eigentlich eine der klassischsten Situationen. Man
hat eine Ausstellung, man erzahlt ein bisschen was, man hat einen Schwerpunkt,
Man redet ein bisschen. Und irgendwie fand ich es trotzdem nicht ungelungen. Also

grundsatzlich wirde ich sagen, es ist nicht gelungen, aber da hatte auch nichts

14



gelingen kénnen, das ist mir auch klar geworden, weil die einfach keine Fragen
hatten. Es gab die Leiterin, die den Ablauf bestimmt und auch ,danke” sagt und die
Studentinnen sind dankbar Gber alles, was Du sagst. Und Du hast ein paar Punkte
gemacht und da sie auch alle fleiBig mitgeschrieben haben, wird das schon
irgendwann wiederkommen. Man bleibt zwar im Ungewissen, man hat auch kein
Feedback, aber irgendwann kommt es schon wieder. Ob etwas gelungen ist oder
nicht, hat meiner Meinung nach etwas Interpersonelles.

Man hat zum Beispiel eine Fihrung auf der documenta, die sich mit dem Thema
Mutterschaft beschéaftigt, dann kann es extrem schwierig werden, denn oft wird
pauschal gesagt, dass man ohne selbst Kinder zu haben, nicht mitreden kann. Dann
kann man schon sagen, dass es gelungen ist, wenn die sich untereinander streiten,
wenn man gar nicht mehr mit streiten muss. Wenn sie plétzlich Giber Feminismus
streiten und die Oma dann auch noch mitredet und sagt, sie findet gerippte
Mannerunterhemden bléd. Das klingt vielleicht banal, aber in so einem Augenblick ist
es natirlich schon viel wert, dass jemand, der so etwas nie 6ffentlich sagen wirde,
es Offentlich sagt. Das sind so Kleinigkeiten, da freut man sich auch einfach. Ich
glaube, eine wirklich gelungene Vermittlungssituation ist eine, die einem sagt, man
muss etwas anderes machen. Ich bin selber nicht so haufig in solchen
Vermittlungssituationen, die so herausfordernd sind, aber um ein Beispiel zu geben:
Ich habe ein Seminar mit der Kunsthochschule Weillensee gemacht. Die waren alle
sehr begeistert und haben am Ende ein extra Essen flir uns gemacht, aber trotzdem
habe ich gemerkt, dass ich etwas anderes machen muss. Das finde ich dann auch
gelungen, wenn du merkst, dass Du in einer gewissen Weise etwas erreicht hast,
das aber auch nicht wiederholbar ist. Das ist fiir mich dann ein Erfolg. Manchmal
frage ich mich, ob die Menschen, die in Vermittlung involviert sind, wirklich bereit
sind, sich selber so zu verdndern und das gar nicht sobald sich der Diskurs &ndert,
sondern eben auf der Praxisebene. Sich so weit zu 6ffnen, dass das Sprechen etwas
anderes wird. Der klassische Museumspéadagoge, Museumspadagogin, heute
Vermittler, Vermittlerin, die haben ja auch einen Alltag. Der ist ja auch Routine und
das ist ja auch gut, denn das ist ja auch Arbeit. Das darf man nicht unterschétzen,
dass das in einer gewissen Weise auch schnell idealisiert wird. Also man ist ja auch
froh, wenn man Dinge einfach nur ritualmaRig machen kann. Man kann ja nicht
immer alles neu machen. Aber eben hin zur Negation, dass man gar nichts mehr

Neues machen will, das finde ich auch eine Schwierigkeit. Alltag heif3t, dass man

15

-




Normalitat herstellt, man kann nicht jedes Mal in einer Ausnahmesituation sein. Man
kann vielleicht mal 100 Tage in einer Ausnahmesituation sein, weil es 100 Tage sind,
aber wenn man das tatsachlich Gber Jahre macht, kann man das nicht. Das glaube

ich, funktioniert so nicht.

SE: Glaubst Du es ist ein guter Prozess gewesen, dass immer mehr und mehr
Vermittlung in der Institution angesiedelt wurde? Es gab ja auch ganz viele

museumspdadagogische Dienste usw., die es ja zum Teil immer noch gibt.

SG: Es ist zweischneidig. Man kann sagen, tber diese Dienste gab es einen
ubergeordneten Organisationszusammenhang, der in meinen Augen anders
politisierbar gewesen wére, als er es jemals war. Es gibt ja auch weiterhin in der
Schweiz, in Osterreich und in Deutschland den Museumspédagogischen Verband
und dort kénnte man auch stérker gewerkschaftlich argumentieren.

In den Institutionen ist man dann davon abhéngig, ob es einen Betriebsrat gibt oder
nicht, den es aber in den meisten Fallen nicht gibt, da eine bestimmte GréRe hierfur
die Voraussetzung ist.

Auf der anderen Seite wirde ich inhaltlich sagen, dass es eine gute Entwicklung ist,
denn somit reibt sich die Vermittlung auch starker mit den bestehenden Strukturen
und das ist meiner Meinung nach sehr wichtig, da sie dann wegkommt von diesem
gutmenschlichen Pddagogikformat oder der reinen Dienstleistung und etwas werden
kann, das auch einen Diskurs hat/haben will, der sich eben auch mit
gesellschaftspolitischen Fragen auseinandersetzt. Ich glaube, das ist dann leichter in
die Institution zu tragen, wenn man in der Institution ist, als wenn man fiir eine
Fuhrungsstunde bezahlt wird und dann wieder nach Hause geht.

Das kann auch funktionieren, wenn man nicht angestellt ist. So wie im Falle von
Susanne Hesse in der Schirn, da sie regelmaRig da ist und sich in der Struktur reibt
und die Institution sich aber auch. Und das halte ich fir einen Fortschritt. Damit ist

ein Stiick weit die Institution nicht mehr alleine an der Macht.

SE: Oft ist die Vermittlung kulturpolitisch fiir Institutionen sehr wichtig, um neue

Zielgruppen zu erschlieRen. Wie siehst Du das in der Realitit?

16




E: Danke fur das Interview.

SG: Heutzutage ist man mit einer neuen Frage konfrontiert. Man kann nicht mehr,
ie in den 1990ern sagen, dass wir sie alle reinholen. Also wen holt man dann rein?

nd Uberhaupt lassen sich inzwischen auch gar nicht mehr alle reinholen.

17

.




Interview 11. September 2012

mit Nora Landkammer (NL)

Kurzvita:

Nora Landkammer, Kunstvermittlerin und wissenschaftliche Mitarbeiterin am
Institute fur Art Education, ZHdK. Studium Kunst und Kommunikative Praxis sowie
Hispanistik in Wien; Tatigkeit in der Kunstvermittlung bei der documenta 12 und in
der Kunsthalle Wien. Am IAE arbeitet sie in Forschungs- und Entwicklungsprojekten

im Feld Vermittlung in Museen und Ausstellungen.

SE: Ich fande es sehr spannend auch mit der gesamten Gruppe ,Atelier ein

Interview zu fiihren, aber zunachst méchte ich lhnen einige Fragen stellen.

NL: Wir kébnnen gerne auch einen Termin fur ein Gespréach mit der Gruppe
vereinbaren. Allerdings musste das hier in Zurich stattfinden, weil viele Kolleglinnen

nicht ausreisen dtirfen.

SE: Ja, das habe ich mir gedacht. Von dem Interviewfaden kénnen wir sehr gerne
auch ein wenig abweichen, wenn wir in eine Richtung kommen, die fir uns beide
spannend ist. Ich habe quergelesen, was Sie publiziert haben und was sie gemacht
haben und da wiirde es mich interessieren, woher Ihre Grundmotivation kommt, im

ktnstlerisch/vermittlerischen Bereich tatig zu sein.

NL: Ja, das ist aber eine grol3e Einstiegsfrage. Vielleicht kénnte ich am besten
sagen, wo ich so herkomme. Ich habe Kunstpadagogik studiert, d.h. Lehramt in Wien
und habe zu Anfang des Studiums gedacht, dass ich Kunst machen will und bin dann
eigentlich erst Uber den Umweg der Beschéftigung mit politischer,
interventionistischer Kunst und kollektiven Arbeitsformen in der Kunst im 6ffentlichen
Raum, darauf gekommen, dass das, was mich eigentlich interessiert, die Padagogik
ist. Und habe dann in der Kunstvermittlung gearbeitet, auf der Documenta 12 und in

Wien in der Kunsthalle.



SE: Und — um da vielleicht noch einmal anzusetzen — woran haben sie gemerkt, dass

die Pddagogik das Eigentliche ist, womit sie sich auseinandersetzen wollen?

NL: Das kam durch Beschéaftigung mit Projekten zwischen Kunst und politischem
Aktivismus — vor allem als ich meine Diplomarbeit Uber zwei Gruppen in Argentinien
geschrieben habe: Grupo de Arte Callejero’ und Etcétera®. Hier kam der Punkt, an

LI dem ich eigentlich am stérksten tber Politik nachgedacht habe, sozusagen uber die
Mikropolitik der Beziehungen, die sich in Projekten, Interaktionen und Aktionen
entwickeln. Das ist auch das, was mich in Vermittlungsprojekten interessiert: Welche
rl Arten von Zusammenarbeit, von Austausch und von gemeinsamer

Wissensproduktion sich entwickeln lassen. So ganz im Allgemeinen.

l' SE: Und wiirden Sie einen Unterschied machen zwischen Vermittlungsarbeit und

kinstlerischer Arbeit? Bei dem aktuellen Buch ,Kunstvermittiung in Transformation®,

l' geht es ja stark um diese Schnittstelle. Ist fur Sie da ein Unterschied?

NL: Es gibt fir mich keinen essentiellen, aber einen strategischen Unterschied.
Zudem gibt es aus meiner Sicht auch von den Arbeitspositionen her einen
Unterschied. In dem Buch ,Kunstvermittlung in Transformation“ schreibt zum Beispiel
die Gruppe MICROSILLONS? explizit, dass es manchmal strategisch besser ist, sich
als Kuinstlerinnen mit der selben Arbeit im institutionellen Gefilige zu positionieren,
weil das mehr Handlungsraum schafft, wobei sich das eben mit der Dynamik des
educational turn auch ein bisschen gewandelt hat, dass es mittlerweile auch attraktiv
ist fir Kuratorlnnen und Kiinstlerinnen, sich als Vermittlerinnen zu positionieren.

SE: Und wenn Sie gefragt werden, was Sie machen — ist das dann Vermittlung?
NL: Ja.
SE: Und wie wiirden Sie Ihre Rolle in vermittlerischen Projekten beschreiben?

NL: Das kann ich nur sehr schwer auf einer allgemeinen Ebene beantworten.

—_—

Vgl. URL: http://grupodeartecallejero.blogspot.com/ (Stand: 9. Juni 2013)
Val. URL: http://www .etceteragroup.com/ (Stand: 9. Juni 2013)
Vgl. URL: http://www.microsillons.org/ (Stand: 9. Juni 2013)

2

1
2
3

- ) !




-

SE: Gerne auch an Hand eines Projekts. Wenn Sie nicht so viel fir das ,Atelier*

sprechen wollen, kénnen Sie das ja ausklammern.

NL: Nein, nein, ich will das Gberhaupt nicht ausklammern, sondern einfach nur
dazusagen, vielleicht auch noch mal fiir das Band, dass es ein Kollektiv ist und dass
ich da nicht fiir die Gruppe sprechen kann, sondern eben aus einer spezifischen
Sicht auf diese kollektive Arbeit. Und da sind wir vielleicht auch bei der Rolle. In
diesem Atelierprojekt habe ich als Kunstvermittlerin angefangen, eigentlich schon in
einer ziemlich speziellen Rolle als Kunstvermittlerin und Forscherin. Deswegen
speziell, da ich nicht an der Institution, also am Museum fiir Gestaltung in Zirich
angestellt war oder in irgendeiner Art von Dienstverhéltnis stand, sondern Uber ein
Forschungsprojekt. Ich habe sozusagen als externe Vermittlerin angefangen, die
Zusammenarbeit zwischen dem Museum und der autonomen Schule in Zirich zu
initieren. Also insofern eine spezielle Rolle. Und diese hat sich insofern auch
weiterentwickelt, als dass ich mein Verstandnis von Vermittlung tiberdenken musste.
Am Anfang war die Idee da, das Projekt nicht nur als Transfer von Wissen vom
Museum nach aufden an ein Publikum zu denken, sondern als eine Art von
Wissensaustausch. Im Laufe des Projektes hat sich dann meine Rolle immer mehr
als Vermittlerin zwischen der Gruppe und dem Museum herauskristallisiert. Genauer
gesagt, die Interessen der Gruppe gegentber anderen Akteurlnnen in der Institution
zu vertreten und umgekehrt Dinge aus der Ausstellung, um die es zuerst gegangen
ist — also die Global Design Ausstellung, aber auch Notwendigkeiten, Interessen von
der Ausstellungskuratorin und anderen Akteurinnen in die Gruppe hineinzutragen.
Eine Art von Diplomatinnenrolle. Mir geféllt da dieser Begriff von Janna Graham —
von radical diplomacy fir die Vermittlung, wobei ich mich eben noch immer frage,
was genau das Radikale daran eigentlich ist. Also ich habe versucht es so zu
denken, dass das Radikale an der Diplomatie in dem Fall ist, dass man immer noch
versucht festzulegen, was die eigene Position darin ist. Also sich nicht auf
wechselseitige Interessensvertretung einzulassen, sondern dabei permanent eine

eigene Position zu suchen und hineinzubringen.

SE: Das finde ich spannend, da es bei der Diplomatie ja so ist, dass man sich selbst

méglichst zuricknimmt und so eine Art neutrale Position einnimmt.




-

NL: Ja genau und das kann es nicht sein. Gerade wenn es auch um politische
Themen geht, kann man sich da nicht raushalten, sondern muss auch eine Position

beziehen.

SE: Ich finde es sehr spannend, dass Sie sagen, Sie sind Vermittlerin zwischen der
Institution und der Gruppe und haben dabei immer auch eine eigene Position. Stellen
Sie diese Position immer Klar als Ihre Eigene dar? Ist dann klar gekennzeichnet, dass

es lhre eigene Meinung ist?

NL: Da muss ich zurtickdenken, um vielleicht ein Beispiel zu finden. Ja, zum Beispiel
bei der Produktion des ,Bleibefihrers” in der ersten Phase des ,anti-kulti“-Projekts
war von der Gruppe her klar, dass jede Art von Représentation, wie sie in dem
Museum stattfindet von der Gruppe bestimmt sein muss. Und gleichzeitig war von
Seiten des Museums klar, dass etwas im Ausstellungskontext stattfindet und
gestaltet wird. Die Lésung ein Buch zu machen, war unter anderem Resultat einer
solchen Vermittlung zwischen diesen beiden Interessen, da sich mit diesem Format
die Méglichkeit ergeben hat, etwas im Museum beizutragen, aber gleichzeitig eine

gestalterische Autonomie gewahrt hat.

SE: Das letzte habe ich nicht ganz verstanden. Das Museum wollte ein Produkt

haben?

NL: Nicht nur vom Museum, sondern von mehreren Seiten kam das Anliegen, dass
aus dem Projekt etwas entwickelt wird, irgendeine Art von Reprasentation im
Museum, aber es war eben klar, dass die Ausstellungsrdume, die Rdumlichkeiten
des Museums, dass darin nicht jede Art von Reprasentation méglich ist, sondern
dass es genaue Absprachen und das ,Ok" der Kuratorin usw. braucht. Und
gleichzeitig war aber zu diesem Zeitpunkt in der Gruppe schon vollkommen Klar,
wenn etwas gemeinsam produziert wird, dass das von allen gestaltet werden muss.
Aus meiner Position im Projekt wére es dann extrem unverantwortlich gewesen, in
einem gemeinsamen Prozess mit einer Gruppe einzusteigen und dann sagen zu
mussen: ,,Wir kbnnen das jetzt aber nicht zeigen, weil es nicht in den Rahmen passt.”

Das kénnte man ja nicht verantworten. Insofern war die Idee, die dann eigentlich in




der Diskussion entstanden ist, ein Buch als Form zu wéhlen — auch eine Méglichkeit
mit diesem Widerspruch auf Représentationsebene umzugehen. Also, Widerspruch
nicht unbedingt, aber der Spannung, die es, glaube ich, nicht nur in dem Projekt,
sondern generell zwischen dem Interesse an kollaborativer Arbeit, an gemeinsamen
Gestaltungsprozessen mit Leuten, die nicht aus dem Kunstfeld kommen, und den

asthetischen Kriterien im Kunstfeld gibt.

SE: Ich habe in einem Artikel gelesen, dass sich die Vermittlung bei dem Projekt

Atelier gegen Machtverhéltnisse stellt. Was genau verstehen Sie darunter?

NL: In der Gruppe ist die Arbeit von einer Menge Machtverhéltnissen durchzogen. Es
fangt bei den unterschiedlichen Rechten, in diesem Land zu sein, an. Also zwischen
Leuten, die sich nicht frei auf der Stralle bewegen kénnen und solchen, die die
Staatsbirgerschaft haben — nur um mal die Spannweite aufzumachen. Dann
kommen 6konomische Verhéltnisse und sehr zentral die Sprache hinzu. In der
Gruppe sprechen einige Deutsch als Zweit- oder Drittsprache und andere, wie ich,
sprechen Deutsch als ihre Muttersprache. Und dies in einer Situation, in der es keine
andere lingua franca in der Gruppe gibt. Und dann natirlich der Raum Museum: Hier
liegt die Diskrepanz zwischen Leuten, die sich darin auskennen und in den Diskursen
zu Hause sind und anderen, die das nicht sind.

Und was mit ,gegen Machtverhéltnisse arbeiten“ gemeint ist, ist eine Art permanente
Arbeit. Diese l&sst sich nicht auflésen. Auch jetzt, wo die Gruppe ein Kollektiv ist und
wir eigentlich beschlossen haben, dass wir alles gemeinsam entscheiden und
sozusagen alle in der gleichen Position sind, kommt es natirlich einfach immer
wieder dazu, dass die Sprache Ausschlisse produziert, zum Beispiel in
Diskussionen. Oder jetzt zum Beispiel wurden wir nach Wien eingeladen und es
hatten eigentlich nur die fahren kénnen, die eine Bewilligung haben. Diese
Machtverhéltnisse ziehen sich sténdig durch und es geht fiir mich bestandig darum,
immer wieder Méglichkeiten zu finden, diese zu verschieben, aber das gelingt nicht

immer.

SE: Ich beschaftige mich in meiner Arbeit mit dem Begriff der Kontaktzone. Ist dieser

Begriff flir Sie ein wichtiger Begriff, da der sich ja auch mit vermachteten Rdumen




auseinandersetzt und mit der Wichtigkeit, dass man genau das immer wieder neu

verhandeln muss? Hat der Begriff eine Bedeutung fur Sie?

NL: Eigentlich ist der Begriff sehr interessant, wie ihn Mary Louise Pratt verwendet —
eben in diesem Sinn der imperialen Au3engrenze, diese Grenze sozusagen als
Raum zu sehen, in dem Gewalt stattfindet, aber auch Aneignungen und ich finde
auch den Ubertrag auf Museen in den Metropolen interessant, im Sinn von einem
Ubertrag von dieser Grenze in die Metropolen, aber ich wiirde mit dem Begriff nicht
arbeiten, weil man irgendwie eine lange Erkldrung dran anhdngen musste, was man
damit meint. Gerade was ich bisher in der Diskussion Uber ethnologische Museen
gelesen habe und auch Uberhaupt, da der Begriff meistens in einer extrem
verharmlosenden Weise verwendet wird. Wenn in Texten Uiber Museen irgendwo
scontact zone“ steht, dann ist das meistens mit einer Vorstellung von einem
harmonischen Austausch verbunden. Also genau diese Gewalt kommt da meistens
nicht mehr vor. Ich habe da gerade noch, an das Interview denkend, ein Beispiel
rausgesucht, z.B. in einem Text, wo es um das Humboldt-Forum geht, steht: ,Somit
kénnen ,contact zones* im Sinne von James Clifford geschaffen werden, als
Handlungsrdume, die ein gleichberechtigtes Aufeinandertreffen und Aushandeln von
Perspektiven, usw. méglich machen.

Was ich damit meine ist, dass in meiner Wahrnehmung gerade in der Diskussion in
Museen der Begriff hdufig eher dazu dient, nicht tlber Machtverhéltnisse zu reden,
sondern eine gewisse progressive Schwammigkeit hat.

Es gibt einen Text, den ich sehr spannend gefunden habe von Robin Boast mit einer
Kritik an der Verwendung von dem ,contact zone“-Begriff, der heil3t ,Neocolonial
Collaboration. The Contact Zone Revisited*.

Aber zurlick zur Frage. Im Prinzip finde ich den Begriff sehr interessant, aber ich

arbeite nicht damit.

SE: Aber hat er Ihr Denken beeinflusst?

NL: Ich habe in letzter Zeit schon sehr viel (iber diesen Begriff nachgedacht, aber
mehr im Hinblick auf die Arbeit an meinem Dissertationsprojekt und bei der
Literaturrecherche tiber Vermittlungs- und Ausstellungsprojekte, im Besonderen in

der anglo-amerikanischen Diskussion in ethnologischen Museen.




—

SE: Gut, dann kommen wir vielleicht zu einem anderen Punkt. Sie arbeiten ja sehr
viel mit verschiedenen Akteuren und verschiedenen Beteiligten und Communities.
Wie beginnen Sie ein vermittlerisches Projekt? Oder wie haben Sie ganz konkret das

Projekt Atelier begonnen?

NL: Man kann sich ja nicht immer aussuchen, wie man ein Projekt beginnt, aber bei
dem Projekt Atelier, da es im Rahmen eines Forschungsprojekts stattgefunden hat,
gab es viel Freiraum. Es war auch sehr wichtig fur das Projekt, dass es mit einem
Aushandlungsprozess angefangen hat. Als erstes bin ich auf die autonome Schule
zugegangen und habe unser Kooperationsinteresse gedullert. Damals war das
schon mit einer gewissen Vorstellung verbunden, was fir eine Art von Projekt zu der
Ausstellung ,Global Design* das sein kénnte. Dann gab es einen sehr intensiven
Diskussionsprozess mit Felipe Polania, der das Projekt von Anfang an mit mir
geleitet hat, in dem alle meine Vorstellungen, die ich vorher von dem Projekt hatte,
auseinander genommen wurden und der dazu gefuhrt hat, dass wir ohne Plan
angefangen haben, was sehr gut war. Also, diese Dekonstruktion der Einladung war
sehr wichtig. Gleich am Anfang die Vorstellung, was méglicherweise fur Leute
interessant sein kénnte in dieser Ausstellung dahingehend zu verschieben, einfach
einen offenen Raum, einen Workshop mit verschiedenen gestalterischen Medien
anzubieten und zu schauen, was interessant sein kénnte; dann allerdings

gemeinsam. Im Grunde genommen haben wir das Ausstellungsthema weggelassen.
SE: Und darauf hat die Institution sich auch eingelassen?

NL: Ja, die haben eben auch im Rahmen des Forschungsprojekts, vor allem die
Leiterin der Ausstellung, Angeli Sachs, sehr viel Freiheit eingerdumt. Es war schon
klar, dass sich das Projekt irgendwie mit der Ausstellung Global Design beschaftigt,
aber diese Beschéftigung als einen sehr offenen Prozess zu starten, war in Ordnung.

SE: Gab es nach dem Defragmentierungsprozess keine Wirkungsabsicht mehr?

NL: Doch, aber nicht direkt im Bezug auf die Teilnehmerinnen, sondern

Wirkungsabsichten wurden eher im Hinblick auf das Museum selbst formuliert.




Ich habe das in diesem Prozess so formuliert, dass es ein Anliegen ware, ein Projekt
zu ermdglichen, in dem nicht nur Informationen oder Wissen vom Museum an
Teilnehmerinnen flieRen kann, sondern ein Projekt zu realisieren, das eine
gemeinsame Wissensproduktion ermdglicht, aus der auch das Museum etwas lernen

kann.

SE: Und die Formulierung dieser Wirkungsabsicht... Sie hatten gerade gesagt, dass
Sie das formuliert haben, da waren Sie nicht noch mal im Austausch mit den

Teilnehmerlinnen, sondern das war ihre Position?

NL: Ja, meine Position hat sich zu Beginn schon von der der Gruppe unterschieden,
als das ich dieses Forschungsprojekt als Pilotprojekt initiiert habe und in diesem
Forschungszusammenhang auch mit den Kolleginnen noch mal eine Reflexion

dartber hatte.

SE: Und wie ist es zur Fortsetzung gekommen — wie ist es dazu gekommen, dass
sich dann wirklich ein Kollektiv gebildet hat? Es gab ja ein abgeschlossenes Projekt —

der ,Bleibefiihrer” ist entstanden und wie war dann der weitere Prozess?

NL: Es war einfach so, dass wir uns weiter getroffen haben und die meisten Leute,
die dabei waren, hatten Lust weiter gemeinsam zu arbeiten. Die Frage, das einfach
zu beenden und aufzuhéren hat sich nicht gestellt. Es ist eigentlich nicht zur Debatte
gestanden. Aber die Form, in der weiter gearbeitet werden kann schon, da natirlich
die Entwicklung in mehrerlei Hinsicht die Struktur von einem Vermittlungsprojekt in
Frage gestellt hat. So war die anfangliche Finanzierung fir das Projekt zu Ende und
es war nicht klar, ob und in welcher Form es weitergeht. Das Museum hat schon
auch Interesse gedulert, weiter mit der Gruppe zu arbeiten, aber die Struktur des
Museums ist genau wie an den meisten anderen Hausern sehr an Ausstellungen und
dem Programm dazu ausgerichtet und es hat sich kein naheliegender Weg
angeboten, wie eine Weiterarbeit dieser Gruppe mit der Struktur des Museums
zusammengeht. Und gleichzeitig hat die Entwicklung zu einem Kollektiv das Ganze
von einer padagogischen Situation in ein Kollektiv umgewandelt; auch hinsichtlich
der inneren Organisationsstruktur hat es den Rahmen eines Vermittlungsprojektes

verlassen. Was auch im Endeffekt dazu gefiihrt hat, dass die Beziehung zum

- m



Museum fur Gestaltung viel sporadischer geworden ist. Die Gruppe hat sich sowohl
vom Museum, als auch von der autonomen Schule abgekoppelt hin zu einer eigenen

Dynamik entwickelt, die sporadische Kontakte pflegt.

SE: Woran lasst sich ablesen, dass sich die Abldufe von einem p&dagogischen
Projekt hin zu einem Kollektiv verandert haben? Setzen jetzt nicht mehr Sie den
Rahmen fest? An welchen Beispielen kann man das festmachen? Haben sich

Abstimmungsprozesse veradndert?

NL: Das ist nicht einfach, muss man sagen. Es schleichen sich immer wieder
Mechanismen ein, in denen ich automatisch wieder in die Moderatorinnenrolle
rutsche, aber wir versuchen, das zu &ndern. Also vielleicht kann man es so sagen:
Wahrend dem Projekt und der Arbeit am ,Bleibeflihrer® hatten Felipe Polania und ich
gemeinsam die Rolle der pddagogischen Leitung, im Sinne auch einer
Verantwortung fir den Prozess, Ubernommen. So zum Beispiel in Abstimmung mit
der ganzen Gruppe Themen zu diskutieren, aber daraus wieder einen Plan zu
entwickeln und Verantwortung fiir die Weiterarbeit und auch fiir die Moderation der
Diskussionen zu Ubernehmen. Und diese Rolle haben wir in dieser Veranderung zum
Kollektiv an die ganze Gruppe abgegeben, was sehr schwierig war, da jetzt
Diskussionen einfach oft monatelang dauern und weil keiner den groRen Plan macht.
Aber dennoch ist es meiner Meinung nach sehr wichtig fir die Entwicklung der
Gruppe gewesen. Jetzt versuchen wir zum Beispiel auch, gemeinsam Texte zu
schreiben. Und es hat sich dezentriert, indem Anfragen oder Vorschlége fiir neue

Projekte von unterschiedlichen Leuten kommen und in die Gruppe getragen werden.

SE: Wann wirden Sie denn sagen, dass ein Vermittlungsprojekt gelungen ist?

NL: Das kann ich jetzt wieder nur im Sinne von kollaborativen Projekten beantworten.
Denn es ist etwas ganz was anderes, einen gelungenen Schulklassenworkshop zu
geben. Da muss man einfach sehr unterschiedliche Kriterien anlegen. Bei einem
Projekt, das mich interessiert, das versucht eine Zusammenarbeit zu entwickeln,
kommt es mir gelungen vor, wenn eine Aneignung von dem Projekt stattfindet. Also,

wenn es dann nicht mehr meines ist.

-



SE: Das kann ich nachvollziehen. Wenn ich es richtig mitbekommen habe, haben Sie
immer als freie oder angedockte Vermittlerin gearbeitet, aber nie direkt als

Angestellte an einer Institution, oder?

NL: Doch, zum Beispiel bei der Dokumenta 12, das ist ja eine Institution, die zwar ein
Event ist, aber da war ich einfach im Vermittlungsteam und genauso in der
Kunsthalle. Da sind allerdings alle auRer der Leiterin des Vermittlungsteams freie

Mitarbeiterinnen.

SE: Ja, so ist es bei uns auch. Dann haben Sie ja auch Erfahrungen in Institutionen
sammeln kénnen. Was wuirden Sie sagen, welche Rolle hat heute die Vermittlung
innerhalb von Institutionen und vielleicht auch welche ungenutzten Potentiale hat
sie? Das ist vielleicht eine sehr grofl3e Frage, aber vielleicht gab es ein Beispiel, wo

Sie sagen, da hat die Vermittlung innerhalb der Institution was bewegen kénnen.

NL: Ja, Sie haben es ja eigentlich jetzt eh schon gesagt. Ich finde die Méglichkeit
noch immer interessant, dass Vermittiungsarbeit heillen kénnte, dass das, was in
Kunstinstitutionen oder in Kulturinstitutionen passiert auch zu erweitern und zu
verandern. Ich mag die Formulierung der Nutzung von Institutionen sehr gern, d.h.
Méglichkeiten der Nutzung von Institutionen in verschiedener Weise zu schaffen.
Auch vielleicht in Weisen, die man sich noch gar nicht vorstellen kann, was flir einen

Nutzen solche Gebaude auch noch haben kdénnen.

SE: Héatten Sie ein Beispiel, von dem Sie sagen kénnen, dass war fir mich eine

Neunutzung?

NL: Ich gebe vielleicht ein ganz anderes Beispiel jetzt: Eine Institution, die mich
gerade ziemlich fasziniert in Quito, in Ecuador, das Centro de Arte Contemporaneo,
also das Zentrum flir zeitgendssische Kunst. Die haben wirklich die Institution selber
von der Zusammenarbeit mit dem umliegenden Viertel her gedacht. Sie haben ein
sehr umfangreiches Programm unter dem Titel Forschung, der Zusammenarbeit mit
der Nachbarschaft, mit unterschiedlichen Gruppen rund um dieses ehemalige
Militarspital, wo das Museum jetzt ist. Und dort ist es tatsachlich so gedacht, dass

aus der Zusammenarbeit mit der Nachbarschaft, Inhalte und auch die Struktur der

10




e

Institution heraus mitentwickelt werden. Es gibt ein Projekt, das sie jetzt angefangen
haben, das heilt ,sala local®, das ist ein Ausstellungsraum, der diesen
Zusammenarbeiten gewidmet ist und der aus diesen kollaborativen Projekten her
bespielt wird und der wieder als Impulsgeber fiir andere Aktivitdten im Museum dient.
Ein Beispiel, woran ich mich erinnern kann, war, dass sie eine Umgestaltung des
Platzes hinter dem Museum in Angriff genommen haben unter anderem in
Zusammenarbeit mit einer Gruppe von Jugendlichen, die dort einen Trainingsplatz
fur Parkour* einrichten wollten und diese Gruppe ist dann dazu tUbergegangen, flr
das Centro de Arte Contemporaneo Parkour-Workshops flir andere Jugendliche
anzubieten. Diese Gruppe hat sich dadurch professionalisiert und gibt jetzt auch
Workshops an anderen Orten, die dann in das Vermittlungsprogramm Eingang

finden.
SE: Das ist jetzt Teil des Vermittlungsprogramms?

NL: Ja genau — auch von dem Ferienprogramm. Also diese Méglichkeiten, dass aus
Kollaborationen zwischen Gruppen und einer Institution Dynamiken entstehen, die
die Inhalte der Institution selbst mitdefinieren — ich finde, das ist ein Beispiel flir so
eine Arbeit. Ich fande es sehr spannend, wenn das auch woanders noch passiert.

Das wére das Potential.

SE: Und gibt es Ihrer Meinung nach auch eine Form der Uberforderung des
Vermittlungsbegriffes? Was Vermittlung alles tun kann und leisten soll? Im
Augenblick wird Vermittlung ja sehr stark bemtiht, um die 6éffentliche Férderung von

Museen zu rechtfertigen. Sehen Sie irgendwo Grenzen der Vermittiung?

NL: Ja, vielleicht auf zwei unterschiedlichen Ebenen. Einerseits diskursiv finde ich es
problematisch, dass im Moment Vermittlung sehr oft auch verwendet wird, ohne
Bezug auf dieses Arbeitsfeld zu nehmen. Dass dann Ausstellungen selber schon
Vermittlung sind und ein klinstlerisches Projekt sich selbst als Vermittlung
bezeichnet. Ich habe das Geflihl, dass es da eine Inflation unter dieser Dynamik von
.educational turn“ gibt, die ich dann schwierig finde, wenn eben spezifisch das

Wissen Uber Vermittlung in dem eigenstandigen Diskurs, der sich in der Vermittlung

* In Quito zumindest wird die Sportart mit k geschrieben. (Anmerkung NL)
11



entwickelt hat, nicht zur Kenntnis genommen wird. Ich weil} nicht, ob ich mich

verstandlich ausgedrtickt habe.

SE: Vielleicht wiederhole ich das einfach noch mal mit meinen eigenen Worten und
dann kénnen Sie es ja noch einmal zurecht riicken. Einige reiten auf dieser
Hypewelle der Vermittlung mit und deklarieren Projekte kuinstlerischer Art oder
Ausstellungen als Vermittlung ohne sich mit dem Arbeitsfeld der Vermittlung wirklich

auseinandergesetzt zu haben und die Diskurse dartber und darum zu kennen.

NL: Ja, das ist eine Ebene. Auf einer anderen Ebene ist ein Auseinanderklaffen
zwischen der Wichtigkeit, die Vermittlung kulturpolitisch zugesprochen wird, zu
beobachten, zum Beispiel bei der Férderung von Institutionen, und den
Arbeitsbedingungen und der Finanzierung auf der einen Seite, die real daftir in den
meisten Museen, die ich kenne, vorhanden sind. In dem Sinn ist es auch eine

Uberforderung.

SE: Gibt es mehr zu lesen tber das Centro de Arte Contemporaneo?

NL: Ich kenne noch gar nichts.

SE: Das horte sich sehr spannend an, wenn sich eine Institution einfach von Anfang
an dariiber bewusst ist, wo sie ist und was sie tut und die Menschen drum herum

einbindet. Das ist natirlich eine tolle Herangehensweise.

NL: Ja, ich habe, glaube ich, sonst noch keine Institution kennen gelernt, die das
echt ernst meint. Zu dem Grad, dass es eben wirklich die Nutzung des Raumes auch
in Frage stellt. Der Ausgangspunkt fir dieses Museum, wo jetzt das Centro de Arte
Contemporaneo ist, war, dass dieses ehemalige Hospital ein besetztes Haus war,
das auch eine kulturelle Treffpunktfunktion gehabt hat und dann fir eine
Groflausstellung renoviert wurde und diese Dynamik verdrangt wurde und sie sind
sozusagen von der Idee ausgegangen, welche Anspriiche aus der Geschichte es auf
diesen Raum aus der Umgebung gibt. Und sie haben die Entwicklung der Institution

als Wiederaneignung des Raumes gedacht.

12

res



SE: Spannend! Und waren die ehemaligen Besetzer auch an der Entwicklung

mitbeteiligt?

NL: Nein, weil} ich nicht. Ich glaube nicht direkt, aber das kénnte ich jetzt nicht

sagen. Ich weil® zum jetzigen Zeitpunkt auch noch zu wenig.

SE: Danke flir das Gesprach.

13



Interview 11. Oktober 2012
mit Kristina Leko (KL)

Kurvita:

Kristina Leko, 1966 in Zagreb, Kroatien, geboren. Seit 1989 kontinuierliche
kunstlerische Praxis: Ausstellungen, Kunstprojekte. 1996 bis 2001 arbeitete sie als
Autorin und freie Publizistin in Kroatien und veréffentlichte zahlreiche Artikel in
kroatischen Kunst- und Kulturzeitschriften sowie Zeitungen. Sie erstellte
Rundfunkbeitrédge in Kunstprogrammen des Fernsehens und beschéftigte sich mit
kritischem Nachdenken und Uberlegungen zu alternativen Kunstformen und neuen
nichtinstitutionellen Kunst- und Kulturproduktionen. 1999 bis 2001, Lehrauftrag an
der Akademie der Bildenden Kiinste der Universitat Zagreb. 2001 Umzug nach

Deutschland wegen Familienzusammenfiihrung.

Anmerkung SE: Ich habe einige sprachliche/grammatikalische Korrekturen

vorgenommen, um das Verstdndnis zu erleichtern.

SE spricht einleitend (iber ihre Masterthesis. KL gibt mir ,,How people live*— ein
Projektkonzept, das sie liber mehrere Jahre bis einschliel3lich 2015 durchfiihren

mdchte.

KL: Nur um noch ein bisschen mehr Konfusion zum Thema Vermittlung zu stiften
oder zu dem etwas altmodischer Begriff ,Kulturarbeit® oder auch der ,politischen
Bildung®, das ist bei mir immer so: Ich arbeite immer mit Menschen und dann sind die
Biografien der Teilnehmenden auch immer Teil von diesen Projekten.

Ich werde Dir so ein bisschen Uber die Projektstruktur erzéhlen. Jetzt, da ich schon
ein bisschen &lter bin, méchte ich auch etwas gréere Sachen machen und so habe
ich 2010 mit diesem Projekt angefangen oder besser gesagt eine erste Performance
mit diesem Titel entstand eigentlich schon 2008. Aber jetzt habe ich eine Trilogie vor:
Ein Teil ist eine Ausstellung in Zagreb, ein anderer ein Projekt in Graz — das ist
meine zweite Heimatstadt — ganz viel habe ich in Graz gemacht und ein paar
wichtige Arbeiten sind fiir mich da entstanden und ein dritter Teil soll in Bochum
stattfinden. Eigentlich kénnte das auch in Berlin sein, aber es ist vielleicht doch

besser, wenn es im Ruhrgebiet mit seiner industriellen Geschichte stattfindet.

-“h.__



Nun zur Ausstellung in Zagreb:

Der Titel ist: ,Wie das Volk lebt — How people live“. 2008 habe ich eine erste
Performance gemacht, ein Reading in der Natur, bei der ganz viele Kiinstler
anwesend waren. Das war wahrend einer Kiinstler Residency. (...) Ich las dort einen
Text UGber das Leben in passiven Gegenden. (...) Darunter verstehe ich die typische
Heimat der Gastarbeiter.

Fur die geplante Ausstellung in Zagreb werde ich eine Recherchereise machen und
Filme mit Menschen und deren Familien machen. Die Ausstellung findet in einem
Museum mit einem sehr groRen Raum flir temporare Ausstellungen statt. Und da
werden wir so ca. zehn Zimmer oder Haushalte rekonstruieren. So wie sie jetzt sind.
Das wird eine Art Armutsbericht. Man wird dort realistische Orte sehen. Naturlich
mussen wir daftir Mébelsponsoren finden, damit wir das bauen kénnen. Und dazu
kommen die Filme und weitere Beschreibungen. Das wird, so denke ich, ziemlich
schockierend sein, da das noch immer so arme Gegenden sind und den Leuten in
den Stadten nicht bewusst ist, was da lauft. Die Ausstellung wird vom Design her so
wie Dogville, also alles offen. Und in meiner Vorstellung werden dann Plattformen
dartber gebaut, so dass man auch dariber laufen kann und das von oben
anschauen kann. Und dann méchte ich zwei Monate lang, eine Art Schule, ein
Programm haben, zu dem Schulklassen kommen und dann gibt es dort
Kunstvermittlung, aber eigentlich ist das dann eher politische Bildung zu dem Thema
Armut in den 1930er Jahren und heute. Dann wirde ich auch gerne dort Theater im
Brechtschen Sinne machen, wo auch ich reden will, aber auch Schauspieler oder
Soziologen oder Politiker. Es gibt viele politische Konzepte, die dort nicht so
verbreitet sind, wie zum Beispiel das ,Grundeinkommen®, Solche Konzepte méchte
ich dort vermitteln lassen. Und das ist dann als Kunstvermittiung gedacht und wir
werden auch experimentelle Kunstvermittlung machen. Das ist der erste Teil meiner

Trilogie.

Und hier siehst Du ein Haus aus dem 19. Jahrhundert. (KL zeigt mir ein Foto aus
einem kroatischen Bergdorf). Es gab seit jeher Auswanderung in dieser Gegend, z.B.

in Richtung Osterreich zu Zeiten der Monarchie.



Das sind also die drei Orte fur mein Projekt. Ein kroatisches Gastarbeiterdorf, Opel-
Bochum und das ist hier eine Moschee in Graz. (KL lacht) — das ist wunderbar — da

kann man ganz viel vergleichen.

Nun zum zweiten Projekt:

Das ist ein Projekt aus Graz, das fast zu Ende ist. Es gibt dort das Annenviertel. Ich
arbeite dort mit Rotor (Verein fiir zeitgenéssische Kunst), die sehr politisch sind. Und
die waren immer auf der anderen Seite des Flusses Muhr. Das ist auch die Seite, auf
der die ersten Fabriken wéhrend der Industrialisierung gebaut wurden. Z.B. Magna
Osterreich — die stellen Ersatzteile fur die Automobilindustrie her. Das Annenviertel
war Teil eines dreijahrigen Projektes von Anton und Magarete (Rotor), das letztes
Jahr abgeschlossen wurde. Das war ein EU-Projekt, bei dem sie mit dem Viertel,
dessen Entwicklung und mit den Leuten gearbeitet haben. Und mein Projekt findet
auch in diesem Gebiet statt, da dort die ersten Fabriken gebaut wurden, aber auch
traditionell ist es ein Immigrantenviertel. Schon immer. Schon seit dem 16.
Jahrhundert. Es gibt hier zum Beispiel die Welsche Kirche, die von ltalienern erbaut
wurde und dahinter ist die Pflastergasse, in der es bis vor 15-20 Jahren noch kleine
Hauser gab, die teilweise aus dem 16. Jhd. stammten oder zu der Zeit umgebaut
wurden. Dort haben die italienischen Gastarbeiter im 16. Jhd. gewohnt. In der Zeit
erhielt Graz sein barockes Flair — das haben damals die Italiener gebaut. Es kamen
italienische Architekten nach Graz und auch die Handwerker kamen aus lItalien. Die
Italiener waren katholisch und die Grazer Protestanten und bereits damals gab es
dort verschiedene Religionsgruppen, genauso wie heute — heute sind hier Muslime.
Das spiegelt sich irgendwie.

Ein anderer Ort im Annenviertel ist das Volkstheater, das wurde damals als
Gegengewicht zur Oper auf der anderen Seite der Muhr eingerichtet. Diese Spaltung
zwischen den zwei Muhrseiten ist an vielen Stellen sichtbar. Auf der einen Seite eine
SPD-Hochburg, eine Volkshochschule und Kommunisten. Aber das ist heute alles
von Immigranten bewohnt. Auch im 19. Jhd. war das so. Was wir hier sehen, ist eine
der Stationen von den Emigranten aus den Gegenden (aus Kroatien), die dann in
den 60er Jahren aus Jugoslawien nach Deutschland gingen.

Bei unserem Projekt haben wir erstmal eine historische Recherche Uber das Viertel
gemacht. Ich habe mit zwei Historikern zusammengearbeitet. Die sind beide

spezialisiert auf soziale Bewegungen und Arbeitergeschichte. Daraufhin haben wir in



-

diesem Viertel 18 Orte definiert und jeweils historische Texte dazu geschrieben.
Danach haben wir Biografieforschung betrieben. Eigentlich ist dieses Projekt eine
Fortflihrung meines friiheren Projektes ,Missing Monuments*!, das ich auch in Graz

durchgefiihrt habe. Dieses Projekt bezog sich auf Biografien von Gastarbeitern.

(Es klingelt an der Tiire.)

KL: Ich arbeite seit 1999 mit dieser Methode. Mittlerweile ist es schon ein bisschen
langweilig, immer zu versuchen in dieser Brennpunktsituation zu arbeiten und ich
habe darauf auch nicht mehr so viel Lust, aber in so einer sozialen Umgebung
kannst du ganz viel entdecken und wahrnehmen. Das kann ich vermitteln, sowie
auch diese Biografieforschung. Ich habe friiher ganz viel geschrieben und auch
Dokumentarfilme gemacht. So habe ich auch Erfahrungen gesammelt, wie man ein
Interview macht oder wie man einen Dokumentarfilm dreht — man muss nicht nur
einfach eine Frage stellen, sondern man muss sich austauschen. Das alles ist auch
verflochten mit der Anthropologie und der Diskussion lGber Reprasentation in den
1980er Jahren — das findest du auch bei meiner Ethik — diese 12 Regeln.

Eine befreundete Anthropologin aus Graz hat mir gesagt, dass es in manchen
Aspekten eine ganz ahnliche Ethik fur die Feldforschung gibt, dass man sich auf der
gleichen Ebene austauscht.

Fur das Projekt haben wir letztendlich beschlossen, ein Seminar an der Karl-
Franzens-Universitdt Graz im Bereich der Kulturanthropologie zu machen und die
Methode der Feldforschung anzuwenden. Die Studierenden haben dann
Biografieforschung gemacht und ich habe ihnen meine Art und Weise, wie ich das
mache, beigebracht. Erstmal gab es einen Rundgang fir zwei Tage und dann haben
wir diese Orte — nicht alle, aber vielleicht acht besucht und verschiedene Historiker
haben uns berichtet. Und nachher haben wir in kleinen Gruppen gearbeitet und
haben noch mal andere Orte besucht und recherchiert: Wer wohnt da? Wie nehme
ich Kontakt mit den Leuten auf? Wie mache ich das alles als Feldforschung? Und am
Ende haben die Studierenden dann Texte mit den Biografien von den Leuten
verfasst, die sie interviewt haben, die an diesen Orten wohnen oder arbeiten und

dazu mussten sie dann auf eine partizipatorische Art und Weise versuchen, visuelles

! Vgl. URL: http://www .kristinaleko.net/Leko_MissingMonuments.pdf (Stand: 9. Juni 2013)
4



Material zu sammeln. Die Idee war, die andere Person zu involvieren und nicht

einfach nur Fotos zu machen.

SE: Uber welchen Zeitraum ging das?

KL: Das war ein Semester. Wir sollten eigentlich zwei Semester haben, das waére
besser. Da haben wir nicht so gut geschétzt. Und als Abschluss des Projektes sind
Interventionen im 6ffentlichen Raum und ein Buch geplant. Im Buch werden die
Beitrage der Studierenden teilweise komplett veréffentlicht, teilweise weiter
bearbeitet, denn manche haben ihre Arbeit nicht zu Ende gebracht. Die missen noch
ein bisschen recherchieren. Und basierend auf diesen Ergebnissen kommen an etwa
zehn Orten die Interventionen und eine Texttafel, wo man einen kurzen historischen
Text lesen kann und ein Ausschnitt aus einer Biografie, die da vor Ort gefunden
wurde. Zusétzlich gibt es noch einen Eingriff im 6ffentlichen Raum.

Das hier zum Beispiel (KL zeigt mir ein Foto) ist das kurdische Informationszentrum.
Das interessante hierbei ist, dass in den 20er Jahren in den gleichen Rdumen die
erste anarchistische Zelle war. Die hatten da einen Kindergarten und einen Verlag
und jetzt sind die Kurden da. Solche Verbindungen versuchen wir zu finden. Denn
das finde ich schon merkwirdig — damals die, die keinen Staat wollten und jetzt die,

die keinen Staat haben.

SE: Wusste die kurdische Gemeinde Uber die Vornutzung dieses Geb&udes?

KL: Ja. Hier an der Fassade des anderen Hauses gibt es eine Seitenwand, die ganz

flach ist. Ich denke, die werden wir einfach rot tibermalen — als Intervention.

SE: Wie viel Gestaltungsraum haben die Studierenden und wie viel gibst du vor?

KL: Je nachdem. Eine zum Beispiel hat ganz schéne Zeichnungen von Leuten aus
dem Computerraum im Arbeitsamt gemacht. In dem Gebaude gibt es auch Reliefs
mit Abbildungen von Arbeitern. Sie wird sich dort engagieren, dass sie ihre
Zeichnungen dort ausstellen kann und ich helfe ihr dabei. Oder es gibt zum Beispiel
zwei Studierende, die wollten eine Audioinstallation am Esperantoplatz machen und

dort gibt es auch einen Internetladen, der als Installationsort eine schéne Verbindung



zum Thema Sprache ergibt. Ich werde die Studierenden bei der Soundinstallation

betreuen.

SE: Hier bist Du ja fast schon Kuratorin.

KL: Ja. Bei manchen werde ich kuratieren und bei anderen einfach kunstlerisch
arbeiten. Meine Rollen sind unterschiedlich. Es gibt keine Regel. Es geht mir mehr
um Kommunikation. Auf diesem Foto zum Beispiel sind der chinesische
Ladenbesitzer und die Elisabeth. Das war sehr schén bei der Prasentation. Manche
der Interviewten sind gekommen und so sind verschiedene Welten aufeinander
getroffen.

Es gab aber auch drei Leute, die ausgestiegen sind. Die konnten das nicht.

SE: WEeil sie sich nicht in einer 6ffentlichen Form prasentiert sehen wollten?

KL: Nein, das waren Studierende. Das hatte mit dem Thema zu tun. Ich wirde
sagen, dass es sich hierbei auch viel um das Thema Grenzen in der Gesellschaft
und Rassismus gehandelt hat. Und da war eine kleine Gruppe — drei Leute, die sind

alle ausgestiegen.

SE: Und was glaubst Du war der Grund?

KL: Die konnten sich in dem Kontext nicht zurecht finden. Das war ihnen zu fremd, zu
viel. Damit habe ich nicht gerechnet. Ich habe gar nicht gedacht, dass jemand so
reagieren kénnte. Innerhalb des Projektes haben die Studierenden sehr viel Armut
gesehen und mussten feststellen, dass sie auf der anderen Seite stehen. Und dann

haben sie sich nicht getraut, das anzuschauen.

SE: Du hast gesagt es geht Dir um Kommunikation. Was war die Hauptmotivation

dieses Projekt zu machen?

KL: Also Hauptmotivation ist ganz banal. Das ist die Integration der Geschichte
dieses Migrantenviertels in die Arbeiterlnnengeschichte. Das ist de facto

Arbeiterlnnengeschichte, nur wird es als solche nicht wahrgenommen. Es wird



heutzutage vielmehr von der Spaltung zwischen Islam und Christentum tberlagert.
Die Gastarbeiter werden als kulturelle Identitat Gber ihre Religion wahrgenommen
und nicht solidarisch als 6konomische Migration. Denn wenn man das marxistisch
betrachtet, ist diese Immigration ganz banal und das macht auch nichts, denn auch
im 19. Jahrhundert waren die Arbeiterinnen dort fremd und auch jetzt sind die
derzeitigen Arbeiterinnen dort fremd. Damals waren die Fremden eben Katholiken.
Ich finde es wichtig, dass man dieses Thema noch mal auf dieser Ebene hinterfragt.
Auch als Mensch mit Migrationshintergrund in Deutschland ist mir dieses Phdnomen
vertraut. Ich bin, wenn ich kein Kopftuch trage, schon keine normale Migrantin mehr.
Und dazu kommt dann noch das Phdnomen, dass ich gar nicht das Recht dazu
habe, Migrantin zu sein. Als ob die Turken und Muslime die Migrantenkategorie fur
sich reserviert haben. Wenn du jetzt im Internet nach jugoslawischen Gastarbeitern
suchst, findest du gar nichts. Uberall sind tiirkische Gastarbeiter. Es ist ganz deutlich
wahrzunehmen. Das ist das eine, aber andererseits gibt es sehr viel strukturellen
Rassismus in der Gesellschaft. Und das kann man meiner Meinung nach als
Deutscher nicht so gut wahrnehmen.

(...)

Und wenn man dann mit den Studenten in eine serbische Kneipe geht, in der
niemand Deutsch spricht, dann sind die Grazer oder die Studierenden auf einmal
schockiert, dass es so was in ihrer Umgebung gibt und wie arm alles ist. Wir haben
uns sehr viele Kneipen mit einem ehemaligen Imbissbesitzer angesehen. Dort wiirde

ich alleine ohne diesen Mann niemals hingehen.

SE: Und entstand dort eine Austausch?

KL: Ja, der hat uns einfach von seinem Leben erz&hlt und ein paar Orte gezeigt. Er
hatte vier Imbisse, doch die sind alle Pleite gegangen. Er hat uns in dem Viertel
ahnliche Orte gezeigt, allerdings andert sich dort gerade sehr viel, denn auch dort
gibt es Gentrifizierung und gerade herrscht dort eine ganz komische Mischung.

Ich denke viel Gber Themen, wie Représentation, Gleichwertigkeit und Austausch
nach und wie das in diesen Arbeitskontext Gberfuhrbar ist. Ich habe eine Ausbildung
und habe Philosophie studiert. Daher kann ich vielleicht Dinge oder weil gewisse
Sachen, die andere nicht wissen und kann manchmal einfach hilfreiche Tipps geben.

Aber ich versuche auch immer etwas zu finden, das ich selbst von den anderen




lernen kann. In diesem Amerikaprojekt waren zum Beispiel funf Frauen, von denen
ich sehr viel zum Thema Haushalt gelernt habe. Wie man sparen kann oder wie man
sich als Familie organisiert. Das sind die Sachen, die ich nicht kenne und da kann ich
etwas erfahren. Und andererseits — vielleicht nicht bei diesen Frauen — kann ich eine
Selbstreflexion bewirken. So sehen zum Beispiel viele Menschen, die keine
Ausbildung haben, gar nicht, was fur Chancen sie haben kénnten. Gerade das
verstehe ich auch als Teil meiner Arbeit. Aber wie soll man das nennen. Ist das

politische Bildung? Zum Teil ist es das.

SE: Ich wirde fast sagen, das geht auch in Richtung Sozialarbeit.

KL: Und nun zum dritten Teil des Projektes. Seinen Ausgang fand es in der Debatte
um die SchlieRung des Opelwerkes in Bochum. Das ist schon einige Jahre her. Es
war vielleicht im Jahr 2010, als die Nachrichten kamen, dass das Opelwerk
geschlossen wird.

Hier méchte ich gerne eine Auflésungsgesellschaft fur die Arbeiter machen, die
entlassen werden und die sich kreativ ermachtigen méchten. Ich nenne das
~,Empowerment®. Empowerment ist sehr wichtig fir meine Arbeit. Seit jeher
eigentlich. Denn seitdem ich angefangen habe, mit Video zu arbeiten und mit
Dokumentarfiimen, habe ich immer versucht, die Leute zu involvieren. Mir war es
immer wichtig, dass sie etwas Kreatives fiir das Video machen, dass sie die
Geschichte gestalten und nicht nur von mir gefragt werden, etwas sagen und
»1schif3“. Dann habe ich bemerkt, wie positiv das auf die Leute wirkt, wie die Leute
sich hierdurch auch verandern.

In Bochum wiurde ich gerne fiir zwei Monate ein ,,open house“ machen. Dort soll es
ein Angebot in Zusammenarbeit mit der Ruhruniversitdt Bochum geben, denn dort
gibt es das vielleicht beste Institut fiir Arbeitergeschichte und soziale Bewegungen
mit einem Archiv und auch ganz nette Leute.

Es gibt auch eine gemeinsame Arbeitsstelle der Gewerkschaft Metall und der
Universitédt Ruhr, die ein ganz netter Mann leitet, der sich sehr viel mit Opel in
Bochum beschaftigt hat. In dem ,open house” wirde ich so eine Reihe von lokaler
Arbeiterlnnengeschichte veranstalten und auch die Bochumer einladen, damit sie
sich hier anhand von verschiedenen Medien und Angeboten mit dem Thema der

Entlassung auseinandersetzen. Im Jahr 2004/5 habe ich das zum Beispiel bei einem



Projekt mit Arbeitslosen als Methode entdeckt. Diese haben sehr grol3e
Selbstbildnisse gemacht. Das kann man nicht, wenn man sich schlecht fuhit oder
wenn man ein bisschen deprimiert ist. Man muss sich schon ein bisschen
herausfordern, das zu machen. Und wenn man das dann schafft, hat es eine
Ruckwirkung, eigentlich sehr therapeutisch, sehr wirksam, sehr gut. Wenn man ein
Selbstbildnis zeichnet ist man sofort in der eigenen Biografie und kann daran auch
weiterarbeiten. Ich plane auch andere Kiinstler einzuladen, die zum Beispiel mit
Gesang oder Theater und Performance arbeiten, so dass man die Biografien auch so
bearbeitet und parallel wird ein Film gedreht. Grundsatzliches Ziel ist es einen Film

zu machen, aber man kann dazu auch Gegensténde oder Portraits zeigen.

SE: Du hast einen sehr konkreten Plan formuliert. Wie viel Raum gibst Du dem
Prozess? Denn Du arbeitest ja mit Menschen und diese Menschen bringen sicherlich
auch Eigendynamik mit in den Prozess rein. Wie sehr héltst Du an Deinem Plan fest?

Du hast jetzt zum Beispiel gesagt, es soll am Ende ein Film rauskommen.

KL: Am Anfang muss man sich entscheiden, was man machen will. Was fur Material |
brauchst Du? Sonst wird das nichts oder es wiirde dann drei Jahre dauern. Und

Uberhaupt musst Du dann eine Gruppe machen und diese entscheidet dann

gemeinsam, was sie machen wollen, aber das ware dann eher ein philosophisches

Seminar denke ich. Wenn man das nicht méchte, muss man sich irgendwie

limitieren. Wir machen zum Beispiel zwei Gesangsworkshops und laden hierzu

immer die Leute ein. Diese missen sich aber nicht filmen lassen. Da muss man

beobachten und behutsam entscheiden. Es gibt auch einen Arbeitstitel: ,Opelwerk -

Das war ich.“ Man kann sich auf verschiedenen Ebenen identifizieren. Meiner

Meinung nach kann man da eigentlich alles reinpacken.

SE: Noch eine Frage zum Prozess. Wie offen legst Du Deinen Plan? Du wirst ja am
Anfang sicher eine Informationsveranstaltung machen, wenn Du sagst, alle werden

eingeladen und kommen erstmal. Wie klar ist den Teilnehmenden Dein Konzept?

KL: Ich versuche immer so viel, wie méglich zu erkldaren. Aber manchmal verstehen
die Leute es nicht, auch wenn Du hundert Mal sagst: Wir machen hier einen Film. Die

wissen vielleicht nicht, was es bedeutet, einen Film zu machen.




SE: Aber es ist Dein Anspruch, das offen zu legen.

KL: Ja, aber manchmal, wenn ich sehe, dass jemand das gar nicht mitbekommt,
dann lasse ich es. Und es gibt auch Leute, da finde ich, dass das sehr gut passt und
dass ich mich wirklich drum kiimmern muss, dass diese Person dabei bleibt. Das
kann die Ausstrahlung sein, aber auch deren Biografie, alles.

Meiner Meinung nach ist es immer so, dass man etwas anbieten muss, um etwas
zuriick zu bekommen. Wenn wir einen Film haben wollen, dann missen wir dieses
Ziel verwirklichen und diejenigen, die teilnehmen, missen darin einen Sinn finden.
Und wichtig wére noch: Es wird in der Auflésungsgesellschaft kein Geld verteilt, aber
man erhélt vielleicht die Méglichkeit einer Selbstreflexion. Und das ist dann

Empowerment.
SE: Und am Schluss siehst Du es schon als Euer gemeinsames Projekt...

KL: Wenn nurirgendwelche Leute kommen und sagen: ,Ich hei3e so und so und bin
in diesem Jahre gekommen und jetzt bin ich in Pension oder jetzt bin ich entlassen
worden * Das ware kein Film. Es muss tiefgriindiger werden. Was ist jetzt in diesem
Moment die Bedeutung der Situation, wenn die Leute hier entlassen werden und ein
grolRes Werk abgebaut wird? Was ist das? Wie sollten wir uns das erklaren? Wie
kédnnen wir damit zurecht kommen?

Das ist die Aufgabe des Films. Und dieser Inhalt ist da. Da missen diese Themen
von sozialer Bewegung, von Outsourcing, von Kritik am Kapitalismus angesprochen

werden und ich bin mir sicher, dass das passieren wird.
SE: Wenn die sich wirklich darauf einlassen.

KL: Wenn wir das echt verstehen wollen. Und es macht auch keinen Sinn, wenn
jemand einfach nur sagt: ,Ich bin hier seit 1956 und jetzt bin ich arbeitslos®. Das ist
dann keine Leistung. Aber mir geht es um eine Leistung, um Kulturarbeit.

Und was wir hier jetzt vermitteln? Keine Ahnung. Ich habe das Gefihl, dass ich in
meiner Arbeit den Leuten immer das vermittle, was ich tber die Welt weil3, Gber

soziale Strukturen, tUber Gesellschaft, weil ich immer auch in ganz definierter sozialer

10

I RRRRRRRRRERmimm,



Umgebung arbeite. Ich wirde ich sagen, dass diese politische Bildung oder

Kulturarbeit als politische Bildung die Grundlage meiner Arbeit ist.

SE: Um noch mal Deine Rolle zu definieren. Irgendwie ist es fast etwas zwischen

Kunstlerin, politisch Bildende, Kulturarbeiterin, Therapeutin...

KL: Ethnografin — auch ganz viel, wenn man die Sachen dokumentiert...

SE: Und wenn Du jetzt ein Bild fiir Deine Rolle in den Projekten finden misstest. Wo

stehst Du und wo steht die Gruppe?

KL: Was ich mache?

SE. Wo befindest Du Dich? Ich méchte an dieser Stelle noch mal auf die
Kontaktzone zu sprechen kommen. Es ist ja einfach so, dass in gewisser Weise ein
Gefélle da ist. Du bewegst Dich mit mehreren Studienabschltissen meist in einem
sozial schwachen Milieu. Damit bewegst Dich in der Gesellschaft auf einer héheren

Stufe oder wie auch immer man das nennen méchte. Und wie gehst Du damit um?

KL: Also zum Thema Kontaktzone. Hast Du den Sezessionenkatalog von mir? Ich
kann Dirja einen geben. Hier gibt es Regeln:

Schaffe Kunstwerke in einer Umgebung, in der diese Ublicherweise nicht entstehen,
Zeige sie in einer Umgebung, die gewohnlich solche Dinge nicht sieht, etc.

Das ist bei site-specific oder New Genre Public Art immer so. Das hat in den 1960er
oder 1970er Jahren begonnen. Aufkléarung ist vielleicht ein falscher Ausdruck, aber
es gibtimmer diesen Anspruch, nicht irgendwo mit einem Bild in einer Galerie in
weilken Wénden sein.

Das ist die eine Seite und andererseits sind da diese offenen Einrichtungen.
Kommunale Galerie und so etwas. Das war der Schock meines Lebens. Bei der
Er6ffnung meiner ersten Ausstellung in Kroatien waren 13 Leute.

Das war in einer Kleinstadt an der Kiste Kroatiens. Da habe ich mich gefragt:
,Warum macht man das?* Das ist doch Blédsinn. Das macht keinen Sinn. Man muss
dazu sagen, es war in einer Kleinstadt und es war nicht Sommer, daher gibt es dort

nicht so viele Leute, aber es ist im Grunde eine Verschwendung von Geldern, von

11




allem. Und aus diesem Grunde habe ich dieses Projekt mit Bauern gemacht. Und
das war fur mich dann eine Kontaktzone. Eine perfekte Kontaktzone. Menschen zu
integrieren, sollte sowieso passieren. Dazu kommt, dass ich bei meinen Projekten
immer Leute ins Museum reinbringe, die da sonst, von sich aus, nicht hin kommen
wurden. Oder auch ins Theater. Das war jetzt in New York in diesem Sommer. Das
war meine erste Erfahrung mit Theater. Von den alten Frauen aus Amerika, mit
denen ich vor 10 Jahren die Ausstellung gemacht habe, waren funf oder vier auf der
Blhne und haben dort gesungen und Gedichte gelesen. Zudem gab es dort auch
einen Kunstler, einen echten Kiinstler. Das Theater hat analysiert, wer zu der
Vorstellung gekommen ist, da man eine Email schicken musste, um Tickets zu
bekommen und dabei ist herausgekommen, dass vielleicht 10% der Leute friiher
bereits in dem Theater gewesen sind und alle anderen nicht. Und das ist dann schon

eine Mission. Hier trifft fir mich auch der Begriff der kulturellen Demokratie zu.

SE. Dass man es schafft, dass man kulturelle Orte 6ffnet, so dass neue Leute sich

mit diesen Orten auch identifizieren kbnnen.

KL: Ja, denn wenn Du keinen erreichst, macht das flir mich keinen Sinn. Kunst ist als

Betrieb eigentlich so dekadent.

SE: Und spielen die Machtstrukturen innerhalb des Projektes fur Dich eine Rolle?
Denn Du bist ja diejenige, die den Plan hat, die das Geld mitbringt, die sich die
Gruppe aussucht und einladt. Machst Du Dir da manchmal Gedanken driiber, ob Du

dadurch Macht austibst, eine manipulative Macht vielleicht auch?

KL: Ja, das ist immer so. Das ist die Macht des Regisseurs. Das ist auch wichtig,

denn wenn man diese Macht nicht austibt, dann kommt nichts zustande.

SE: Und Du bist Dir dessen bewusst und es ist fir Dich auch nichts, womit Du einen
besonderen Umgang finden musst oder was Du besonders deutlich machen

mochtest?

KL: Aber nein, die Leute, die zum Projekt kommen, die wissen auch nicht, dass ich

eine Kunstlerin bin oder so was. Ich sage es, aber die verstehen das auch nicht, so

12




-

wie Du oder wie ich. Zum Beispiel bei dem Projekt, das ich im Geburtsort Titos mit
meinem Mann gemacht habe. Mein Mann ist ein Bildhauer und hat in diesem Projekt
den Leuten beigebracht, wie man Képfe gestalten kann. Und da haben die Gber mich
immer gesagt, dass ich die Chefin bin. Ich mache Kaffee, ich zahle das Essen und
daher bin ich die Chefin.

Es ist nicht so einfach. Bei diesem Projekt mit der Seccession gab es zum Beispiel
eine Diskussion. Dort war eine junge Kunstlerin, die fragte, warum wir immer mit
diesem altmodischen Kunstbegriff arbeiten, dass man zum Beispiel malt oder
zeichnet.

Ich finde das ist ein guter Punkt, aber wenn man so einen Workshop mit
Konzeptkunst machen wiirde, dann ndhme das ganz andere Formen an und dann
kénnte man das vielleicht auch nicht mit diesen sozialen Gruppen machen, mit denen
ich arbeite. Das ist auch eine Realitdt. Man muss irgendwie diese Kontaktzone

finden, irgendwas Gemeinsames haben.

SE: Und kannst Du sagen, warum Du Dich fiir diese sozialen Gruppen entschieden

hast?

KL: Das war vielleicht wegen meinem Vater. Der war im Sozialismus ein Arzt fur
arme Menschen in einem Dorf im Nirgendwo, wo wir gewohnt haben, als ich ein Kind
war. Ich habe bis zu meinem 9. oder 10. Lebensjahr gar kein Geld genutzt. Dort gab
es einen Laden, in den ich ging und Schokolade bestellte. Die wurde mir einfach so

gegeben und es wurde alles aufgeschrieben.
SE: Und Dein Vater hat dann die Rechnung bekommen.
KL: Ja und ich hatte keine Ahnung, dass es Geld gibt. Und deswegen mache ich das

hier. Mit solchen Projekten kannst Du kein Geld verdienen, die sind eher karikativer

Natur. Das ist sehr schlecht fiir meine Finanzen, aber vielleicht gut fir meine Seele.

()

SE: Wann ist fur Dich ein Projekt gelungen?

13




KL: Das steht in meinem Manifesto. Fur mich ist ein Projekt dann gelungen, wenn
Freundschaft entsteht. Das gilt fir partizipatorische Projekte. Dort tritt man
miteinander in Kontakt und fihlt, ob man sich versteht oder nicht. Wenn jemand von
dem Projekt etwas anderes erwartet hat. Dann habe ich keinen Freund gewonnen,
sondern mir einen Feind geschaffen. Da gab es mal eine Person, eine sehr
ungltickliche Frau. Sie hat erwartet, dass sie mit dem Projekt eine kiinstlerische
Karriere startet. Im Bonner Kunstverein haben sie sogar eine Zeichnung in die
Artothek genommen und ich habe eine Ausstellung fur sie im Seniorentreff
organisiert, aber das war nicht genug. Sie wollte eine Ausstellung im Bonner
Kunstverein oder so was. Und jetzt mag sie mich nicht mehr. Sie war enttduscht.
Trotzdem finde ich das Projekt gut. Es war erfolgreich. Ich zeige auch die Projekte
nicht, die ich nicht mit dem ganzen Herzen gefiihlt habe. Aber meistens sind das
Projekte, die sehr schnell gemacht werden oder wo die Organisation schlecht ist.
Fur mich ist es sehr wichtig, dass ich viel Zeit mit den Leuten verbringe. Das kann
nicht auf Distanz funktionieren. Das habe ich einmal versucht, als ich mit einem
Assistenten Uber Distanz arbeitete, aber das Projekt ist nicht gut geworden und ich

habe es auch nicht in meinen CV genommen. (...)

SE: Und ein Punkt noch. Inwiefern sind Konflikte fir Deine Arbeit wichtig?

KL: Die gibt es immer. Das sind nicht unbedingt Konflikte, aber Spannungen. Und
darum geht es auch, wenn Du Leute in eine Einrichtung bringst, die da nicht
dazugehéren. Die kommen zum Beispiel in schmutziger Arbeitskleidung. Bei dem
Secessionsprojekt musste ich erstmal kdmpfen, dass die Leute von der Volkshilfe
freien Eintritt bekommen. Dann habe ich eine Ausstellungsfiihrung fir die Arbeiter
von der Volkshilfe gemacht. Fir alle, die mitkommen wollten und dann sind die Leute
in ihrer schmutzigen Arbeiterkleidung gekommen. Das war super. Ich habe nur drei
Fotos davon. Die anderen konnte ich nicht bekommen. Die Secession wollte sich
nicht in diesem Kontext zeigen und deswegen habe ich nicht die Dokumentation
dieses Besuchs bekommen.

Aber zuriick zum Thema Macht. Das ist nicht einfach. Da sind die Grenzen so fein.
Ich bewege mich immer mehr oder weniger in diesem Dokumentarbereich. Und wenn
man einen Film schneidet, kann ganz schnell die Bedeutung kippen. Aber das fuhlt

man auch. Wenn Filme tendenzi6s sind. Dann ist vielleicht 5 oder 10 Mal die

14




Bedeutung gekippt und dann kannst Du das vielleicht nicht im Einzelnen
nachvollziehen, aber als Gesamtes ist es da.
(...) Oder mit der Wahrnehmung von sozialen Umstanden. Da muss man aufpassen,

dass die Teilnehmer dabei sind und sich nicht ,exploited® fihlen.

SE: Das finde ich auch fast das Schwierigste, wenn man Community Arbeit macht,
dass man nicht in die Falle tappt, dass fur ein Projekt oder fur eine Institution jemand
manipuliert wird. Klar es hért sich schick an, dass man mit irgend einer migrantischen
Community zusammen arbeitet und die ins Museum gebracht hat, aber dass man
dabei immer integer bleibt, dass man nie versucht, die flir seine Zwecke zu stark zu
manipulieren oder dass es auch ein Projekt ist, dass dann zu ihrem Projekt wird,
hinter dem sie auch voll stehen kénnen. Das finde ich in meiner Arbeit auch wirklich

schwer.

(...)

KL: Bei dem Projekt vom Blumenhof gab es ein Jahr lang dieses Wandbild, das fir
sehr viele Diskussionen gesorgt hat. Und nach dem Jahr haben wir dann daraus
Taschen produziert, die man im Kunstverein kaufen konnte. Aber das ist nur eine
sehr kleine Geste der Nachhaltigkeit. Wenn da wirklich viel Geld wére, dann kénnte
man wirklich etwas bewirken.

Aber manchmal komme ich wieder zu den Leuten wie zum Beispiel jetzt 10 Jahre
spater zu denen der Ausstellung Amerika und wir haben jetzt ein Theaterstick

gemeinsam gemacht.

SE: Und Du bleibst auch in Kontakt mit vielen Menschen?

KL: Ja, naturlich kannst Du nicht mit allen in Kontakt bleiben, aber mit vielen. Manche
Leute melden sich immer wieder. So wie der hier, der war ein Obdachloser und der
hat dann Vortrage tber Obdachlosigkeit fiir Kinder gegeben und wenn solche
Sachen entstehen, wenn Freundschaften entstehen, das kann man dann auch
nachhaltig denken. Es ist nicht, dass wir jetzt beste Freunde sind.

Oder mit diesem Milchfrauenprojekt. Ich arbeite schon 6 Jahre mit Dokumentarfilm
daran und das sollte jetzt in 1-2 Monaten beendet sein. Wenn man sich lange schon

mit einem Thema beschéftigt, dann kannst man auch in der Offentlichkeit mehr

15



bewirken und darum geht es, denke ich, dass man Freirdume schafft, die auch
bleibend sind. Oder anderes Denken.

Ach, das habe ich auch vergessen, ich habe einen Teil von dieser Ausstellung in
einem Altersheim fir mehr als ein Jahr gezeigt. Das geféallt mir eigentlich ganz gut.
Da kannst Du sagen, wir sind da im Altersheim — permanent collection. In der Zeit
hatte ich auch in Graz in einem innovativen Sozialprojekt in der Cafeteria eine
Auswahl meiner Projekte — fur ein Jahr. Das war so wie ein neues Wohnzimmer und

das war mehr als ein Jahr — auch das kann nachhaltig sein.

SE: Danke fiir das Gesprach.

16



