
d1: 'AngewAndta 

Master Thesis 

ecm - educating/curating/managing 2010-2012 

/ecm 

educating 

curating 

managing 

masterlehrgang für 
ausstellungstheorie & praxis 
an der universität für 
angewandte kunst wien 

Masterlehrgang für Ausstellungstheorie und -praxis an der Universität 
für angewandte Kunst Wien 

Contact Zones verhandeln 

Vergleich von Repräsentations- und Vermittlungsstrategien in der Theorie und Praxis 
an Orten der postethnografischen Präsentation von außereuropäischer Kultur und 
Kunst 

Stephanie Endter 

Wien, Juni 2013 
betreut von Dr. Nora Sternfeld und Dr. Monika Sommer-Sieghart 



Die vorliegende Arbeit versucht zu ermitteln, welche Potentiale aber auch Grenzen 
der Begriff der Contact Zone, der vor dem Hintergrund der Colonial Studies 
heutzutage für Institutionen und Praktiker hat, die sich mit der Repräsentation von 
nichteuropäischer Kunst und Kultur beschäftigen. Der Begriff wurde in den 1990er 
Jahren von Mary Louise Pratt und James Clifford geprägt. 
In einem von zwei Fallbeispielen werden mit dem Weltkulturen Museum in Frankfurt, 
dem Haus der Kulturen in Berlin und dem Institute of Visual Arts in London drei 
Institutionen anhand ihrer Außendarstellungen nach ihren Repräsentations- und 
Vermittlungsstrategien unter Berücksichtigung des Konzeptes der Contact Zone 
untersucht. 
In einer zweiten Fallstudie werden drei Berichte aus der vermittlerischen/ 
künstlerischen Praxis dahingehend analysiert, inwiefern der theoretische Begriff der 
Contact Zone in der Praxis anwendbar ist oder gar angewendet wird. Zudem wird 
eruiert, mit welchen anderen Strategien den Herausforderungen einer kritischen 
reflexiven Vermittlung im Kontext einer zunehmend kulturell diversen Gesellschaft 
begegnet werden kann. 

2 



This paper tries to explore which potentials but also limitations the term Contact Zone 
has today for institutions and people working with the representation of noneuropean 
arts and culture. The term Contact Zone was coined during the 1990ies by Mary 
Louise Pratt and James Clifford du ring the rise of the postcolonial studies. 
In one of two case studies three institutions, namely the Weltkulturen Museum in 
Frankfurt, the Haus der Kulturen in Berlin and the Institute of Visual Arts in London 
are examined by their external presentations what kind of strategies of representation 
and education they employ also under consideration where a Contact Zone gets 
realised. 
In a second case study three reports from the education and artistic pratice are 
analysed according to whether and how the theoretical term of the Contact Zone is 
translated into the praxis. Additionally also other strategies get discussed which find 
application when being confronted with the challenges of a critical reflexive education 
within the context of a growing culturally diverse society. 

3 



lnhaltsverzeich n is 

1. Thema und Fragestellung 

2. Contact Zone 
2.1 Begriffsklärung und Definition der Contact Zone 
2.2 Cliffords Vision 
2.3 Die Contact Zone in aller Munde 
2.4 Verortung der Contact Zone im aktuellen Vermittlungsdiskurs 
2.5 Postkoloniale Theorien und Vermittlung 

S.5 

S.10 
S.13 
S.14 
S.17 
S.20 

3. Repräsentations- und Vermittlungsstrategien in der Praxis unter Berücksichtigung 
des Konzepts der Contact Zone 
3.1 Fallstudie 1: Vergleich dreier Institutionen an der Schnittstelle von Kunst und 
Ethnografie S.21 
3.1.1 Ethnologische Museen und deren Geschichte 
3.1.2 Wege und Entwicklungen dreier Institutionen im Vergleich 
3.1.3 Ähnlichkeiten und Unterschiede 
3.2 Fallstudie II: Interviews mit Expertinnen aus der vermittlerischen und 
künstlerischen Praxis 

S.22 
S.27 
S.42 

3.2.1 Einschätzungen zur Anwendbarkeit der Contact Zone in der Praxis S.45 
3.2.2 Motivation und Definition der eigenen Rolle S.48 
3.2.3 Community Artbeit S.50 
3.2.4 Konflikte S.52 

4. Fazit und Ausblick S.53 

Literaturverzeichnis S.57 
Lebenslauf S.62 

Anhänge: Transkriptionen der Interviews, geführt mit Sophie Goltz, Nora 
Landkammer und Kristina Leko 

4 



1. Thema und Fragestellung 

,,lt may, indeed, be utopian to imagine museums as public spaces of collaboration, 
shared control, complex translation, and honest disagreement." 1 

Dieses in den 1990er Jahren von James Clifford formulierte Ideal eines musealen 
Raumes hat auch heutzutage nicht an Relevanz verloren. Allerdings sieht man 
bereits bei einem kurzen Blick auf die Trefferliste für Fachbücher zum Thema 
„Museum" beim Versandhandel „amazon.de", wie komplex die Herausforderungen an 
Museen heute sind. Es erscheinen unter den ersten 30 Treffern Titel wie: ,,Museen 
neu denken: Perspektiven der Kulturvermittlung und Zielgruppenarbeit", ,,Museen 
zwischen Qualität und Relevanz", "Museum und Migration: Konzepte - Kontexte -
Kontroversen", ,,Museen und Tourismus: Wie man Tourismusmarketing wirkungsvoll 
in die Museumsarbeit integriert.", ,,Das partizipative Museum: Zwischen Teilhabe und 
User Generated Content. Neue Anforderungen an kulturhistorische Ausstellungen" 
oder „Kunst im Kulturkampf: Zur Kritik der deutschen Museumskultur"2

. 

Nicht nur inhaltlich ist vieles bei Museen im Wandel begriffen - die Kulturinstitutionen 
stehen auch in Konkurrenz mit anderen Freizeitangeboten. Sie sehen sich zudem mit 
immer höherem ökonomischem Druck konfrontiert und müssen mit möglichst hohen 
Besucherzahlen3 ihre staatlichen Bezüge rechtfertigen. Einige Museen setzen auf 
„Blockbusterausstellungen" oder auf ein möglichst publikumswirksames Programm 
und scheuen dabei das Risiko, gesellschaftlich kontrovers Diskutiertes in den Fokus 
zu rücken. Doch gerade darin sieht Hans Belting eine Lücke, die von den Museen 
eingenommen werden kann: ,,Der Sinn des Museums liegt nicht in seiner Aktualität, 

1 James CLIFFORD, Museum as Contact Zones, in: ders., Routes. Travel and Translation in the 
Twentieth Century, London 1997, S. 208. 
2 URL: http://www.amazon.de/s/ref=nb_sb_noss? _mk_ de_DE=AMAZÖ&url=node%3D2881 00&field­
keywords=museum (Stand: 19. Dezember 2012). 
3 Im vorliegenden Text wird durchgängig die männliche Form benutzt. Aus Gründen der leichteren 
Lesbarkeit wird auf eine geschlechtsspezifische Differenzierung, wie z.B. Besucher/Innen, verzichtet. 
Entsprechende Begriffe gelten im Sinne der Gleichbehandlung für beide Geschlechter. 

5 



sondern in seiner Alterität. Die Andersartigkeit ist seine wahre Bedeutung, die 
Differenz auch seine heutige Chance."4 Demnach müssen Museen „nicht 
tagesaktuell sein, aber mit zeitgenössischen Themen arbeiten und sie aus einer 
anderen als den medial aufbereiteten Perspektiven beleuchten."5 

Im Bezug auf Ethnologische Museen verschärft sich die inhaltliche Debatte, da sie 
heutzutage „unter dem Druck nationalistischer, nativistischer und indigenistischer 
Forderungen"6 stehen. 

Zu der Zeit der „ Entdeckungsreisen" und des Kolonialismus nahmen 
Völkerkundemuseen am Ende des 19. Jahrhunderts und zu Beginn des 20. 
Jahrhunderts eine besondere Rolle unter den Museen ein, da es sich bei ihnen 

[ ... ] nicht nur [um] öffentliche Räume, sondern in Rekurrierung auf die Disziplin der Völkerkunde, um 
wissenschaftliche Räume handelte. [ ... ] Demzufolge wurde eine Differenzierung der Menschheit sowie 
eine Kreation von Bedeutung und Ordnung angestrebt, die öffentlichkeitswirksam war. Dafür teilten 
Völkerkundemuseen die Welt in ,Kulturräume' auf und konkretisierten diese durch repräsentative 
Gegenstände, womit sie eine Vorstellung von der Welt strukturierten und gleichzeitig auch eine 
imaginative Erschließung des Neuen, vor allem der kolonialen Gebiete, ermöglichten.7 

Dabei wurden und werden in Ethnologischen Museen größtenteils fremde Kulturen 
ausgestellt, wobei die Institution Museum über die Art der Repräsentation 
entscheidet. ,,Historische Fakten um den Kolonialismus, um Unterdrückung und 
Gewalt, aber auch um den Widerstand dagegen, werden ausgeblendet und führen so 
einmal mehr eben diese epistemische Gewalt der Konstruktion, des Verschweigens 
und Verharmlosens fort. "8 Nicht zu verwechseln mit der bei Belting gepriesenen 

4 Hans BELTING, Das Museum. Ein Ort der Reflexion, nicht der Sensation, in: Hans BEL TING: 
Szenarien der Modeme. Kunst und ihre offenen Grenzen, Hamburg 2005, S. 252. 
5 Vgl. ebd. 
6 Hito STEYERL, Die Institution der Kritik, 2006, URL: http://eipcp.net/transversal/0106/steyerl/de 
(Stand: 25. November 2012). 
7 Anja LAUKÖTTER, Von der "Kultur" zur "Rasse" - vom Objekt zum Körper?, Einleitung, in: Anja 
LAUKÖTTER: Von der "Kultur" zur "Rasse" - vom Objekt zum Körper?, Bielefeld 2007, S. 12-14. 
8 Marion ROCKER, (Post-)Koloniales Ausstellen? Betrachtungen zu der Dauerausstellung „Süd-, 
Süostasien und Himalayaländer: Götterbilder" im Völkerkundemuseum Wien, Masterarbeit Universität 

6 



-

„Andersartikeit" im Umgang mit Themen und Präsentation im Ausstellungskontext 
müssen sich Ethnologische Museen spätestens vor dem Hintergrund der Kritik an der 
westlichen Repräsentation und Aneignung des „Anderen" von Edward Said9 und den 
zu dieser Zeit in den USA entstehenden Postcolonial Studies die Frage nach ihrer 
aktuellen Bedeutung stellen. So stellt Said heraus, dass 

der koloniale Diskurs [tatsächlich] essentiell auf einer Bedeutungsfixierung [beruht], die in der 
Konstruktion und Fixierung der ausnahmslosen Anderen [Hervorhebung im Original] zum Ausdruck 
kommt. Die gewaltvolle Repräsentation der Anderen [Hervorhebung im Original] als unverrückbar 
different war notwendiger Bestandteil der Konstruktion eines souveränen, überlegenen europäischen 
Selbst.10 

Sicherlich steckt in Ethnologischen Museen auch ein großes Potential. Anstatt das 
„Exotische, Mystische und Fremde darzustellen"11, kann es Ort der kritischen 
Reflexion über das Eigene sein und nach den Worten von Marcus und Fischer mit 
der Ethnologie das folgende Versprechen einlösen: 

The [ ... ] promise of anthropology [ ... ] has been to serve as a form of cultural critique for ourselves. In 
using portraits of other cultural patterns to reflect self-critically on our own ways, anthropology disrupts 
common sense and makes us reexamine our taken-for-granted assumptions.12 

Denn „ein unschuldiges Sprechen ,über die Anderen' im Museum ist nicht mehr 
möglich."13 Wie gehen nun Ethnologische Museen mit dieser Situation um? 

Wien 2010, S. 6. 
9 Vgl. Edward W. SAID, Orientalism, London 1978. 
10 Maria Do Mar CASTRO VARELA, Nikita DHAWAN, Postkoloniale Theorie. Eine kritische 
Einführung, Bielefeld 2005, S.16. 
11 ROCKER, (Post-)Koloniales Ausstellen?, a.a.O., S. 5. 
12 George E. MARCUS, Michael M. J. FISCHER, Anthropology as Cultural Critique. An Experimental 
Moment in the Human Sciences, Chicago und London 1986, S. 1. 
13 Belinda KAZEEM, Charlotte MARTINZ-TUREK, Nora STERNFELD, Vorwort, in: dies. (Hg.), Das 
Unbehagen im Museum. Postkoloniale Museologien, Wien 2009, S. 8. 

7 



-

In der vorliegenden Arbeit wird untersucht, inwiefern die Contact Zone, ein Begriff, 
der Anfang der 1990er Jahre von Mary Louise Pratt14 und James Clifford 15 geprägt 
wurde, eine mögliche und auch in der Praxis angewendete Strategie sein könnte, um 
den vorab genannten Schwierigkeiten zu begegnen. Die Contact Zone reklamiert, 
einen Raum zu eröffnen, in dem Machtverhältnisse nicht verleugnet werden. Dadurch 
wird ein Handlungsraum eröffnet, in dem eine Neuverhandlung stattfinden kann. Dies 
ist die Grundlage, um Cliffords Forderung nach dem Museum als einem öffentlichen 
Raum der Zusammenarbeit, geteilten Kontrolle, komplexen Übersetzungsarbeit und 
ehrlichen Zwistigkeit näher zu kommen. 

Nach einer theoretischen Begriffsklärung der Contact Zone sowie dessen Einbettung 
in den aktuellen Diskurs wird anhand von zwei Fallstudien die Praxis untersucht. 

Zunächst werden das Weltkulturen Museum in Frankfurt, das Haus der Kulturen der 
Welt in Berlin und das Institute of International Visual Arts in London anhand ihrer 
Selbstdarstellungen auf Webseiten, in Jahresberichten und Publikationen untersucht. 
Alle drei Institutionen haben es sich zur Aufgabe gemacht, Kunst und Kultur aus 
nicht-europäischen Ländern zu zeigen und zu vermitteln. Hierbei wird versucht, ihre 
Strategien der Selbstdefinition hinsichtlich eines immer globaler werdenden 
Kunstmarktes und eines immer heterogener werdenden Kulturbegriffes zu erfassen. 
So setzen sich alle drei Häuser von klassischen Ethnologischen Museen im 
europäischen Raum durch ihre Konzeption ab. Dadurch nehmen sie möglicherweise 
eine beispielgebende Vorreiterrolle ein. 

In der zweiten Fallstudie wird in Experteninterviews danach gefragt, inwieweit die 
Contact Zone in der Praxis Anwendung findet. Darüber hinaus werden Möglichkeiten 
erörtert, inwiefern Kritik, Konflikt und die Auseinandersetzung mit den 
Machtverhältnissen und der Deutungsmacht - im Hinblick auf mögliche 
Transformationen - in Vermittlungsaktionen Platz haben können. 

14 Mary Louise PRATT, Arts of the Contact Zone, in Profession 91, New York 1991. 
1s C LIFFORD, Museum as Contact Zones, a.a.O., S.189-219. 

8 



Der Ruf nach Vermittlung wird sowohl von den Institutionen als auch von 
kulturpolitischen Entscheidungsträgern immer stärker, wobei sich die 

Kunstvermittlung selbst „im Spannungsfeld zwischen institutionellen und 
emanzipatorischen Ansprüchen" 16 befindet. Kunst- und Kulturvermittlung gilt den 
kulturpolitischen Entscheidungsträgern beinahe als Allheilmittel. Sie dient der 
Bindung und Erschließung neuer Besuchergruppen, ermöglicht das Erlernen von 
sozialen und künstlerischen Skills und soll „sozialen Randgruppen" dabei helfen, sich 
in die Gesellschaft einzugliedern oder im Rahmen ihrer Arbeit dienlich zu sein. 
Menschen sollen selbstbestimmt Erfahrungen sammeln können und sich selbst 
ermächtigen. 17 Dabei muss sich Vermittlung weiterhin mit den folgenden drei 
Grundbedingungen auseinandersetzen: 

[Dass sie] [a]uf dem Weiterreichen des symbolischen Kapitals von ,Kunst' und ,Bildung' beruht, oft, 
ohne dessen Grundlage in Frage zu stellen, dass zweitens Vermittlung gegenüber dem 
Ausstellungsmachen weiterhin die ,Dienstleistung' bleibt (,in die Ausstellung einführen, sie erklären') 
und dass sie drittens dennoch häufig zur gesellschaftlichen Legitimierung von Institutionen herhalten 
,darf, um die sogenannte ,Öffnung der Institution' argumentatorisch zu belegen.18 

Als Leiterin der Bildung und Vermittlung des Weltkulturen Museums Frankfurt sehe 
ich mich in meiner täglichen Arbeit vielerlei Interessen ausgesetzt: angefangen von 
dem Kollegium im Museum über das Kulturamt bis hin zu Stiftungen und nicht zuletzt 
von Nutzern des Museums. Mein Erkenntnisinteresse bei dieser Arbeit liegt darin, 
Notwendigkeiten, Möglichkeiten und Grenzen der Vermittlungsarbeit zu eruieren und 
für meine Museumsarbeit nutzbar zu machen. 

16 Nora STERN FELD, Der Taxispielertrick, Vermittlung zwischen Selbstregulierung und 
Selbstermächtigung, in: schnittpunkt (Hg.), Wer spricht? Autorität und Autorschaft in Ausstellungen, 
Wien 2005, S.16. 
11v gl. ebd. S. 24-25. 
18 Susanne KUDORFER, Nora LANDKAMMER, microsillons, Bernadette SETTELE, Arbeiten in und 
an Institutionen, in Kunstvermittlung in Transformation, Perspektiven und Ergebnisse eines 
Forschungsprojektes, Bernadett SETTELE und Carmen MÖRSCH (Hg.), Zürich 2012, S. 9. 

9 



-

2. Contact Zone 

2.1 Begriffsklärung und Definition der Contact Zone 

In den 1990er-Jahren entwickelte Mary Louise Pratt das Konzept der Contact Zone 
und verstand darunter „social spaces where cultures meet, clash, and grapple with 
each other, often in contexts of highly asymmetrical relations of power, such as 
colonialism, slavery, or their aftermaths as they are lived out in many parts of the 
world today". 19 Durch den Begriff „Kontakt" will Pratt verhindern, dass koloniale 
Begegnungen auf einen aktiven Part des Kolonisators und einen passiven Part des 
Kolonisierten reduziert werden, wobei sie dabei großen Wert legt, dass 
unterschiedliche Machtverhältnisse nicht nivelliert werden, sondern vielmehr klar 
benannt und damit auch verhandelbar sind. So hebt Pratt hervor: 

,contact' perspective emphasizes how subjects get constituted in and by their relations to each other. lt 
treats the relation among conlonizers and colonized, or travelers and ,travelees', not in terms of 
separatedess, but in terms of co-presence, interaction, interlocking understandings and practices, and 
often within radically asymmetrical relations of power.20 

Pratt wendet den Begriff der Contact Zone in ihrem Artikel „Arts of the Contact Zone" 
auch auf den Klassenraum an und folgert mögliche Schwierigkeiten, aber auch 
pädagogische Chancen. Sie lädt Lehrer ein, den Klassenraum nicht als einen 
unveränderbaren Raum zu betrachten, in dem Rationalität regiert, als vielmehr als 
einen Ort eines komplexen Zusammenspiels, an dem häufig auch verschiedene 
Kulturen und Weltanschauungen aufeinandertreffen, die zu einem Austausch und im 
unerfreulichsten Fall zu einer absoluten Heterogenität an Meinungen führen kann. 
Oft birgt dieser Austausch allerdings die Chance, sich mit anderen Ideen und 

19 
p RATT, Arts of the Contact Zone, a.a.O., S. 35. 

20 Mary Louise PRATT, Imperial Eyes, Travel and Transculturation, New York 1992, S. 8. 

10 



--

Interessen und Geschichtsauffassungen auseinanderzusetzen, Unterschiede und 

Hierarchien zu überwinden und gegenseitigen Respekt zu fördern.21 

James Clifford untersuchte auf Grundlage von Pratts Text Ethnologische Museen 
hinsichtlich des Begriffes der Contact Zone. Historisch betrachtet waren 
Ethnologische Museen Orte, an die materielle Kultur aus den verschiedenen 
Kulturkreisen der Welt gebracht wurden. Nach Clifford gab es stets ein Zentrum und 
eine Peripherie. Das Zentrum war der Ort an dem zusammengetragen wurde und die 
Peripherie ein Gebiet für Entdeckungsreisen. Das Museum, normalerweise im 
Zentrum angesiedelt, archiviert die Objekte, kümmert sich um sie und interpretiert 
sie.22 

Aber durch Contact Zones, in denen es zu Kontakten zwischen Museumsmitarbeitern 
und Vertretern, der im Museum repräsentierten kulturellen Gruppen kam, gingen die 
Anforderungen, wie bei Clifford beschrieben, über das reine Bewahren hinaus: 
„A kind of reciprocity was claimed, but not a give-and-take that could lead to a final 
meeting of minds, a coming together that would erase the discrepancies, the ongoing 
power imbalances of contact relations."23 

Dies beschreibt den Aspekt der „uneven reciprocity - der unebenen 
Gegenseitigkeiten"24

, der grundlegend für das Konzept der Contact Zone ist. Uneben 
insofern, als dass die ungleichen Machtverhältnisse auch in der Contact Zone 
weiterhin bestehen, die sich u.a. in Unterschieden von Kontrollausübung und 
finanziellen Mitteln äußern.25 

Dennoch sind die jeweiligen Rollen und Verhältnisse der lnterakteure nicht von 
vornherein festgeschrieben, wordurch ein Handlungsraum aufgemacht wird, in dem 

21 Vgl. PRATT, Arts of the Contact Zone, a.a.O., S. 40. 
22 Vgl. CLIFFORD, Museum as Contact Zones, a.a.O., S.193. 
23 ebd. S. 193. 
24 Nora STERN FELD, Kontaktzonen der Geschichtsvermittlung, Transnationales Lernen über den 
Holocaust in der postnazistischen Migrationsgesellschaft, Disseration, Wien 2012, S. 34. 
25 Vgl. CLIFFORD, Museum as Contact Zones, a.a.O., S.193-195. 

11 



2.2 Cliffords Vision 

Clifford entwirft das Bild vom Museum als einen Ort der Zusammenarbeit, der 
geteilten Kontrolle, der komplexen Übersetzungsarbeit und ehrlichen Zwistigkeit. 
Doch in der Realität geben Museen eher vereinheitlichte Visionen von 
Gemeinschaften wider, als sich überscheidende, diskrepante Geschichten. Dabei 
sind die wenigsten Gemeinschaften homogener Natur. 30 Jedoch finden sich laut 
Clifford auch alternative kulturelle Orte, die neue Strategien verfolgen: 

Explicit contact relations now place this kind of search in a different conjuncture, imposing new 
collaborations and alliances. Thus, the multiplication of contexts beomes less about discovery and 
more about negotiation, less matter of creative curators having good ideas, doing research, consulting 
indigenous experts, and more a matter of responding to actual pressures and calls for representaion in 
a culturally complex civil society. 
Contact work in a musuem thus goes beyond consultation and sensitivity, though these are very 
important. lt becomes an active collaboration and a sharing of authority.31 

Doch hierfür müssten Museen und andere kulturelle Institutionen ihr 
Selbstverständnis verändern, sich selbst nicht als Zentrum verstehen, von dem die 
Deutungshoheit ausgeht, sondern als Orte des Transits und als Orte des Konflikts 
und der Kommunikation zwischen auseinanderklaffenden Gemeinschaften und 
Ideen. Sie müssten gerade diese Verstrickungen ins Zentrum ihrer Arbeit rücken und 
nicht deren Auflösung und Harmonisierung.32 

Damit sind Cliffords Ausführungen zum Museum als Contact Zones sowohl 
beschreibend als auch visionär, wie Sternfeld herausstreicht. So schreibt sie: ,,Das 
Konzept der Kontaktzone wurde also ebenso zu einer Bestandsaufnahme von 
Handlungsmacht in geteilten Räumen herangezogen, wie zur Erarbeitung von 

30 Vgl. ebd., S. 208. 
31 Ebd., S. 210. 
32 Vgl. ebd., S. 213. 

1 3  



progressiven Modellen von Bildungs- und Museumskonzepten"33
. Cliffords Vision im 

Hinblick auf Museen ist die einer Veränderung durch Demokratisierung: 

My account argues for a democratic politics that would challenge the hierarchical valuing of different 
places of crossing. lt argues for a decentralization and circulation of collections in a multiplex public 
sphere, an extension of the range of things that can happen in museums and museum-like settings. lt 
sees the inclusion of more diverse arts, cultures, and traditions in !arge, established institutions as 
necessary, but not as the only or primary point of intervention. lndeed, any pluralist vision of full 
inclusivity at privileged sites [ ... ] is questioned. A contact perspective argues for the local/global 
specificity of struggles and choices concerning inclusion, integrity, dialogue, translation, quality, and 
control. And it argues for a distribution of resources (media attention, public and private funding) that 
recognizes diverse audiences and multiply centered hisories of encounter. 34 

2.3 Die Contact Zone in aller Munde 

Der Begriff der Contact Zone wurde in den letzten Jahren von vielen Museen und 
kulturellen Institutionen adaptiert. In der aktuellen Auslegung steht er häufig als 
Synonym für Dialog, Inklusion und Kooperation.35 

33 STERN FELD, Kontaktzonen der Geschichtsvermittlung, a.a.O., S. 35. 
34 CLIFFORD; Museum as Contact Zones, a.a.O., S. 214. 
35 Vgl. Robin BOAST, Neocolonial Collaboration: Museum as Contact Zone Revisited, in: Museum 
Anthropology, Vol. 34, lss.1, S. 56. 
Boast führt einige Beispiele auf, wie der Begriff der Contact Zone in lnsitutionen verwendet wird: 
"The Contact Zone, the Museum's first permanent film studio, opened in September 2007 with a 
special ceremony by a Yoruba chief, and attended by many of the Museum's community partners. lt is 
intended to be an active, informal and relaxed space for Collective Conversations." (Manchester 
Museum 2006). 
One of the best-known examples of the application of the idea of the Contact Zone is the University of 
British Columbia Museum of Anthropology's (MOA) Renewal Project, "A Partnership of Peoples," 
which includes a number of new spaces and new approaches to museum storage and presentation, 
"including a new Research Centre, Major Temporary Exhibition Gallery, and Community Suite. 
Together, they support collaborative, socially responsible, and interdisciplinary research across local, 
national, and international borders." (MOA 2008). 

1 4  



Auch wenn dies grundsätzlich eine zu begrüßende Veränderung darstellt und 

Institutionen sich dadurch öffnen, so gibt es auch Stimmen, die die Adaption des 
Begriffes kritisch sehen. In seinem Text „Neocolonial Collaborations: Museum as 
contact Zone Revisited" bezieht sich Robin Boast auf die Texte von Pratt und Clifford 
und stellt die Frage: ,,Why we perpetuate only a partial and rosy portrait of the 
Contact Zone. My goal is not to undermine what good work has been done but to 
expose the dark underbelly of the Contact Zone and, hence, the anatomy of the 
museum practice that seems to be persistently neocolonial."36 Boast beklagt, dass 
gerade die Ungleichheit der Machtverhältnisse in dialogischen Projekten außer Acht 
gelassen wird. Bezugnehmend auf die „New Museology" argumentiert er weiter: 
,,[ ... ] at the core of the new museology is an assumption that the museum is neither a 
center of research nor primarily a collecting institution but an educational instrument. 
The goal of the new museology was, and largely still is, the transformation of social 
practices through the transformation of the museum from a display of singular expert 
accounts to a site of different educational engagements."37 

So sieht auch Mary Louise Pratt die Chancen der Contact Zone gerade in dem 
zusammentreffen von Menschen mit sehr heterogenen Ansichten, bei denen jeder 
die Chance bekommt, ganz neue Perspektiven einzunehmen und sich selbst zu 
hinterfragen: 

Virtually every student was having the experience of seeing the world described with him or her in it. 
Along with rage, incomprehension, and pain there were exhilarating moments of wonder and 
revelation, mutual understanding, and new wisdom - the joys of the Contact Zone. The sufferings and 
revelations were at different moments to be sure, experiences by every student. No one was excluded, 
and no one was safe. 38 

Doch gerade der geforderte pluralistische Ansatz wird von Institutionen oftmals nicht 
verfolgt. Stattdessen wird eher eine Scheinpartizipation praktiziert, bei der oftmals 
eingeladene Kooperationspartner manipuliert und instrumentalisiert werden. 

36 Ebd., S. 57. 
a1 E bd., S. 58. 
38 PRATT, Arts of the Contact Zone, a.a.O., S. 39. 

1 5  



Bereits 1998 zeichnet Tony Bennett ein kritisches Bild der Contact Zone: 

Bennett (1998:213) saw the Contact Zone, as a space for cross-cultural dialogues and source 

community expertise, to be merely an extension of the museum as an instrument of governmentality, 

expressed as multiculturalism. Bennett (1998:213) asked, are "museums not still concerned to beam 

their improving messages of cultural tolerance and diversity into civil society as far as they can 
,39 reach? 

Die Gefahr besteht, dass das Museum ein Ort der Dominanz bleibt und Projekte nicht 
unter Benennung der ungleichen Machtverhältnisse durchgeführt werden und damit 
unter dem Deckmantel der Contact Zone zu neokolonialen Kooperationen werden. 
In der Theorie bietet, wie oben bereits angeführt, die Neue Museologie einen 
möglichen Ausweg, "a museology that promotes education over research, 
engagement over doctrine, and mult ivocality over connoisseurship."40 Sie 
unterstreicht mit Nachdruck das Potential der Vielstimmigkeit. 
Doch das geht Boast noch nicht weit genug. Er fordert: 

[ ... ] the new museum, the museum as Contact Zone, is and continues to be used instrumentally as a 
means of masking far more fundamental asymmetries, appropriations, and biases. The museum, as a 
site of accumulation, as a gatekeeper of authority and expert accounts, as the ultimate caretaker of the 
object, as the ultimate arbiter of the identity of the object, as its documenter and even as the educator, 
has to be completely redrafted. Where the new museology saw the museum being transformed from a 
site of determined edification to one of educational engagement, museums of the 21 st century must 
confront this deeper neocolonial legacy. This is not only possible but, 1 would argue, could renovate 
the museum into an institution that supported the enrichment, rather than authorization, of collections. 
To do this, however, requires museums to learn to let go of their resources, even at times of the 
objects, for the benefit and use of communities and agendas far beyond its knowledge and control.41 

39 Ebd., S. 59. 
40 Ebd., S. 65. 
41 Ebd., S. 67. 

1 6  



2.4 Verortung der Contact Zone im aktuellen Vermittlungsdiskurs 

Beispiele, bei denen Museen oder andere Kultureinrichtungen in Projekten freiwillige 

Kontrollabgabe praktizieren, sind eher rar. So schreibt Carmen Mörsch zu diesem 

Problem: 

Während die Kunstinstitution ästhetisch hochgradig reguliert und normativ agiert, mit einem 
empfindl ichen Sensorium gegenüber der Form, sind die von Terlnehmer_innen und 
Kooperationspartner_innen hergestellten Selbstrepräsentationen häufig nicht mit diesen Ansprüchen 
vereinbar. Es treffen hier unterschiedliche Notwendigkeiten, Qualitätsvorstellungen und Interessen in 
Bezug auf Repräsentation aufeinander. Von kuratorischer Seite heißt die Antwort auf diese Spannung 
bislang häufig Einverleibung oder Ausschluss. [ ... ] Selbstreflexive Vermittlung dagegen versucht, sich 
in dem zu üben, was ich »Peinlichkeitsfähigkeit« nenne, das heißt, die ästhetischen Artikulationen und 
Selbstrepräsentationen aller Beteiligten möglichst gleich zu werten. Dies geht jedoch häufig zu Lasten 
einer informierten und reflektierten formalen Gestaltung von Sichtbarkeit, die wiederum dem Projekt 
und seinen Akteur_innen politisch nützen würde.42 

Wie man den Ausführungen entnehmen kann, wird der Vermittlung eine 
entscheidende Rolle zugesprochen. Dabei ist es wichtig, dass immer wieder Neues 
ausprobiert wird, denn jeder Kontext ist sehr spezifisch und fordert neue 
Herangehensweisen. So schreibt auch Eva Sturm: 

Und es gibt keine einzige Methode, sondern viele Methoden, die immer wieder neu gesucht, je 
nachdem different wiederholt werden müssen. Denn selbstredend gibt es Erfahrungen, überliefertes, 
Dinge, die man von anderen lernen, nachmachen kann. Aber die Verführungskraft solcher 
Anleitungen führt leicht dazu, zum Korsett zu erstarren, das den Begriff und die Bewegung zum 
Erliegen bringt. [ ... ] Und Didaktik wird hier vorgeschlagen als Unternehmen zur Herstellung von 
Situationen, in denen dekonstruiert wird, in denen auch Monstren entstehen können, in denen 
Unvorhersehbares geschehen kann.43 

42 Carmen MÖRSCH, Sich selbst wiedersprechen. Kunstvermittlung als kritische Praxis innerhalb des 
educational turn in curating, in: educational turn, Handlungsräume der Kunst- und Kulturvermittlung, 
Schnittpunkt, Beatrice Jaschke, Nora Sternfeld (Hg.), Wien/ Berlin 2012, S. 76-77. 
43 Eva STURM, Von Kunst aus, Kunstvermittlung mit Gilles Deleuze, Wien 2012, S. 170. 

1 7  



Die Forderung nach dem Experiment, bei dem auch „Monstren" entstehen können ist 
von den Institutionen aus betrachtet oftmals zu radikal, zumal der Erfolg von 
Vermittlungsformaten als Argument für die Legitimation staatlicher Bezüge dringend 

gebraucht wird. 
Im Rahmen der Vermittlungsarbeit bei der Dokumenta 12 entstanden zwei 
Textbände in denen im zweiten Band Carmen Mörsch vier Diskurse der 
Kunstvermittlung unterscheidet: ,,Affirmation, Reproduktion, Dekonstruktion und 
Transformation"44

. Die ersten beiden Diskurse könnte man als klassische 
Vermittlungsstrategien einstufen, die zu dem gängigen Repertoire heutiger Kunst­
und Kulturinstitutionen zählen. Unter der affirmativen Strategie weden u.a. Vorträge, 
Begleitprogramm, Expertenführungen und Ausstellungskataloge angesiedelt. Es 
handelt sich hierbei um Weitergabe von Wissen, das von der Institution autorisierten 
Sprechern an ein interessiertes Publikum vermittelt wird. 
Der zweite Diskurs wird häufig von Institutionen verwendet, um sich als offene 
Institutionen darzustellen, die einem möglichst breiten Publikum zugänglich ist und 
die um den Abbau von Schwellenängsten bemüht ist. Hierunter fallen laut Mörsch 
z.B. Workshops für Schulklassen und Fortbildungen für Lehrpersonen, Kinder- und 
Familienprogramme oder Angebote für Menschen mit besonderen Bedürfnissen 
sowie Großveranstaltungen, wie lange Nächte der Museen oder Museumstage. 
Diese Formate werden meist von Museumspädagoginnen und Kunstvermittlern 
durchgeführt.45 

Beim dekonstruktiven Diskurs, der deutlich seltender anzutreffen ist, nimmt die 
Kunstvermittlung eine institutionskritische Rolle ein. Das Publikum wird nicht, wie im 
reproduktiven Diskurs, auf Grund von lnklusionsbestrebungen involviert, sondern ist 
eingebunden, 

das Museum, die Kunst und auch die Bildungs- und Kanonisierungsprozesse, die in diesem Kontext 
stattfinden, [ ... ] kritisch zu hinterfragen. [ ... ] Mit diesem Diskurs verbundene Praktiken sind z.B. 
44 Vgl. Carmen MÖRSCH, Am Kreuzungspunkt von vier Diskursen: Die documenta 12 Vermittlung 
zwischen Affirmation, Reproduktion, Dekonstruktion und Transformation, in: Kunstvermittlung 2, 
Carmen Mörsch und das Forschungsteam der documenta 12 Vermittlung (Hg.), Zürich, Berlin 2009, S. 
9-14. 
45 Ebd., S. 10. 

18 



Interventionen in Ausstellungen von und mit Künstlerinnen und Kunstvermittlerinnen. [ ... ] Auch 
Führungen gehören zu den Artikulationsweisen des dekonstruktiven Diskurses, insofern sie das Ziel 

mitverfolgen, die Autorisiertheit der Institution zu kritisieren, zu relativieren und als eine Stimme unter 

vielen kenntlich zu machen.46 

Seim transformativen Diskurs übernimmt die Vermittlung „die Aufgabe, die 
Funktionen der Ausstellungsinstitution zu erweitern und sie politisch, als Akteurin 
gesellschaftlicher Mitgestaltung, zu verzeichnen."47 Dieser Diskurs schlägt nicht den 
paternalistischen Weg ein und will Menschen an die Institution heranführen. Vielmehr 
geht dieser Diskurs davon aus, dass „die Mitgestaltung unterschiedlicher 

Öffentlichkeiten langfristig für den Erhalt der Institution notwendig ist. "48 Dem zu 
Grunde liegt nicht die Idee, dass man mit derartigen Formaten ein größeres 
Zielpublikum erreicht, sondern die Überlegung, dass unsere Gesellschaft 
Wissenshierarchien aufbrechen muss, um weiter fortzubestehen. In Erweiterung zum 
dekonstruktiven Diskurs zielen transformative Strategien darauf ab, dass das 
Publikum zu Nutzern des Museums wird und die Funktionen der Institution 
erweitern.49 Laut Mörsch gehören hierzu „Projekte, die mit unterschiedlichen 
lnteressensgruppen autonom vom Ausstellungsprogramm durchgeführt werden oder 
Ausstellungen, die durch das Publikum bzw. spezifische gesellschaftliche 
Akteurinnen gestaltet werden."50 

Die Contact Zone, die sich u.a. durch Merkmale des Dialogs, der geteilten Kontrolle, 
der Neuverteilung von Resourcen und der Beschäftigung mit verschiedenen 
kulturellen Traditionen auszeichnet, ist somit ohne Schwierigkeiten innerhalb des 
transformativen Diskurses zu verorten. Auf Grund des institutionskritischen Ansatzes 
ist sie teilweise auch im dekonstruktiven Diskurs anzusiedeln, allerdings nur, wenn 
an dem Format bereits im Prozess autonome Gruppen beteiligt sind. 

46 Ebd., S. 10. 
47 Ebd., S. 10. 
48 Ebd., S. 10-11. 
49 Vgl. ebd., S. 11. 
50 Ebd., S. 11. 

1 9  



► 

2.5 Postkoloniale Theorien und Vermittlung 

Auch postkoloniale Theorien finden Anwendung auf den Bereich der Vermittlung. 
Besonders die kritische Kunstvermittlung, die daran interessiert ist, autonomes 
Denken zu fördern, bezieht Ansätze der postkolonialen Kritik in ihre Arbeit mit ein. 
Sie beschäftigt sich mit epistemischer Gewalt und ist sich stets darüber im Klaren, 
dass sie niemals außerhalb dieser agieren kann.51 So führen Castro Varela und 
Dhawan in ihrem documenta-Vortrag aus: 

Postkoloniale Pädagogik problematisiert die in das Bildungsprojekt eingebettete gelernte 
Vergessenheit und Komplizenschaft mit dem imperialistischen und nationalistischen Projekt. [ ... ] Ein 
Nach-vorne-Schauen kann demnach nur gelingen, wenn dieses zeitgleich auch auf das Hier und Jetzt 
wie auch Gestern gerichtet bleibt. Wer lernen will, Zukunft aufzubauen, muss in die Lage versetzt 
werden, sich mit der Gewalt des >So-geworden-Seins< auseinanderzusetzen. Wie sind wir zu denen 
geworden, die wir jetzt zu sein glauben? Welchen Platz besetzen wir in der Welt? Und auf wessen 
Kosten?52 

Das Fragenstellen und Experimentieren liegt der kritischen Vermittlung zu Grunde. 
Und ,,[d]iejenigen, die sich für Veränderung einsetzen, müssen - das ist essentiell 
innerhalb der kritischen Bildung - bereit dazu sein, sich selbst verändern zu 
lassen."53 Doch für viele ist die historisch gewachsene Struktur des „Wir" und der 
„Anderen" weiterhin attraktiv. Sie profitieren davon. ,,Ein Verlernen bei sich und 
anderen zu initiieren, erfordert Experimentierfreudigkeit und Räume, die 
Experimentierfreudigkeit erwecken. Was dann entstehen kann, sind Funken 
„gewaltfreier Vermittlung", bei der Dissens konstruktiv wahrgenommen wird und nicht 
Konsens die Erwartung darstellt."54 Der Dissens führt uns wieder auf einen wichtigen 
und oft vernachtlässigten Wesenszug der Contact Zone zurück. Das S chwierige 

s, Vgl. Gayatri C. SPIVAK: Outside in the Teaching Machine, London, New York 1993. 
52 Maria do Mar CASTRO VARELA und Nikita DHAWAN, Breaking the Rules. Bildung und 
Postkolonialismus, Vortrag auf der documenta 12 in Kassel am 12.07.2007 im Rahmen des 
Vermittlungsprojekts „Deutsch Wissen", S. 10, URL: http://www.trafo-k.at/ 
download/Maria_do_Mar_Castro_Varela_BREAKING.pdf (Stand: 22. Februrar 2013). 
53 Ebd., S. 13. 
54 Ebd., S. 14-15. 

20 



► 

dabei ist, dass postkoloniale Vermittlungsansätze einen Störfaktor in 

Kulturinstitutionen darstellen, da sie irritieren und hinterfragen, wofür diese stehen. 

zudem müssen auch alle Beteiligten gewillt sein, sich auf unsicheres Terrain zu 

wagen, denn für das Experiment gibt es keinen vorgegebenen Ablauf. 

3. Repräsentations- und Vermittlungsstrategien in der Praxis unter 
Berücksichtigung des Konzepts der Contact Zone 

3.1 Fallstudie 1 :  Vergleich dreier Museen und Institutionen an der Schnittstelle 
von Kunst und Ethnografie 

In dem folgenden Kapitel wird anhand eines kurzen historischen Überblicks 
Ethnologischer Museen im vorwiegend deutschsprachigen Raum der Wandel und die 
Entwicklung von Institutionen beschreiben, die sich der Repräsentation von 
außereuropäischer Kunst in Europa verschrieben haben. Hierfür wurden bewusst 
drei Praxisbeispiele ausgewählt, die sich von klassischen Ethnologischen Museen 
unterscheiden: Das Weltkulturen Museum in Frankfurt bezieht sich zwar auf seine 
historische Sammlung, versucht allerdings im Rahmen eines Labors neue gangbare 
Wege der Repräsentation zu ergründen. Das Haus der Kulturen der Welt in Berlin hat 
sich bereits seit Beginn seines Bestehens darum bemüht, sich sowohl mit seinen 
Ausstellungen und anderen künstlerischen Formaten als auch mit seiner kritischen 
Stimme in eine aktuelle politische Debatte einzubringen. Und schließlich das Institute 
of International Visual Arts in London, das aus dem Bedürfnis heraus gegründet 
wurde, dem Ungleichgewicht in der Repräsentation von Künstlern aus 
unterschiedlichen Kulturen zu begegnen und bestehende Hierarchien zu 
hinterfragen. 
Abschließend erfolgt ein Vergleich der drei Institutionen und eine 
Überprüfung hinsichtlich der Anwendung der Contact Zone. 

21  



3.1 .1 Ethnologische Museen und deren historische Entwicklung 

Ethnologische Museen oder auch völkerkundliche Museen genannt, entstanden 
parallel zur Entwicklung der Ethnologie als Wissenschaftsdisziplin. Vorerst als 
Teilgebiet der Geographie und Geschichte oder der Anthropologie und der 
Naturwissenschaften führte eine wachsende Spezialisierung Mitte bis Ende des 19. 
Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum zu einer zunehmenden Etablierung der 
Ethnologie und zur Gründung etlicher Ethnologischer Museen. Mit den Bestrebungen 
Deutschlands,55 sich international als Kolonialmacht zu behaupten, nahm die 
Popularität der deutschen Ethnologie zu, denn man versprach sich, die Ergebnisse 
der ethnologischen Forschung für Zwecke der Kolonialverwaltung nutzbar zu 
machen. Zurück in der Heimat dienten die Sammlungen vorwiegend dem Zweck, die 
eigene Vormachtstellung zu manifestieren. Wie Jette Sandahl, ehemalige Leiterin 
des Museums der Weltkulturen in Göteborg, Schweden sagt: ,,Early European 
collections and museums had a fairly distinct purpose in defining a European identity 
as different from and opposed to the cultures of people outside Europe. Museums 
explored and disseminated a value system of European colonialism and European 
supremacy."56 

Die Einteilung in Europa oder der westlichen Welt und den nicht-europäischen 
Ländern wird in den Ethnologischen Museen bis zum heutigen Tage beibehalten, 
was sich auch daran zeigt, dass es in Ethnologischen Museen kaum europäische 
S ammlungsbestände gibt. Auch nach dem Ende des Kolonialismus wurden 
Jahrzehnte lang „fremde Völker und deren Kulturen" ausgestellt, ohne die 
Verbindungen der Kulturen untereinander mitzudenken. In den 1960er Jahren geriet 
die Ethnologie in eine ernsthafte Krise. Der Forschungstrend ging weg von der 
Erforschung materieller Kultur hin zum Immateriellen, was sich besonders auf die 

55 Anmerkung der Verfasserin: In den anderen europäischen Ländern verlief der Prozess in ähnlicher 
Weise. 
56 Jette SANDAHL, The lncluded Other - the Oxymoron of Contemporary Ethnographie Collections? 
Museums as institutions of colonial power, No.4 Forum for Anthropology and Culture, S. 208 f., URL: 
http://anthropologie.kunstkamera.ru, (Stand: 12. August 2012). 

22 



► 

Arbeit im Museum mit seinen umfangreichen Sammlungsbeständen auswirkte. Wie 
bereits in der Einleitung angedeutet, nahm die Kritik in den 1980er Jahren durch die 
postkoloniale Theorie und „cultural studies" weiter zu. Konnte der Kolonialismus 
zunächst in Europa als „zivilisatorische Mission" dargestellt werden, die den 
kolonisierten Ländern schließlich „Reife" und „Freiheit" bringen würde57

, so deckte 
said mit seinen Ausführungen zu dem Begriff des „orientalisierten Orients" die 
zugrundeliegende Denkweise der westlichen Strategen auf, dass der Orientalismus 

eine „ontologische und epistemologisch gesetzte Differenz zwischen Orient und 
Okzident"58 darstellt. Europa konstruierte auf der einen Seite den Orient, um sich 
selbst dagegen positiv abzuheben und nutzte auf der anderen Seite das von den 
Orientalisten erworbene akademische „Wissen" zur Stabilisierung seiner kolonialen 
Herrschaft.59 Edward Said war in seiner Theorie bestrebt, eine neue Form der 
Auseinandersetzung mit dem Orient zu erreichen und den „Orient-Okzident­
Dualismus" aufzulösen.60 Bleibt Said in „Orientalism" eine Antwort auf mögliche 
Alternativen schuldig, so führt er 1993 in dem Text „Culture and lmperialism" aus: 

Wenn postkoloniale Subjekte im Inneren des Orientalismusdiskurses die Konstruktionen des 
Orientalismus in Frage stellen, so widerstehen sie ihm nicht nur, sondern schaffen auch die 
Möglichkeit, Subjekte zu werden und damit die ihnen zugewiesene Rolle der Anderen [Hervorhebung 
im Original] zu verlassen. Die Said'sche Kunst des »Zurück-Schreibens« ermöglicht es den 
»Entwürdigten« ihre Erfahrungen zu verwerfen und eine nicht-imperialistische Welt zu entwerfen.61 

Homi Bhabha, einer der Kritiker von Said, wirft Said vor, durch seine dualistische 
S ichtweise der Kolonisatoren auf der einen und der machtlosen Kolonisierten auf der 
anderen Seite keinen Raum für Verhandlung oder Widerstand zu ermöglichen. 
Ein möglicher Ausweg hierfür wird in Form des dritten Raumes beschrieben: 

57 Vgl. CASTRO VARELA, DHAWAN, Postkoloniale Theorie, a.a.O, S.15. 
58 Ebd. S. 31. 
59 Vgl. ebd. 
60 Ebd. S. 35. 
61 Ebd. S.54.; Vgl. Edward SAID, Culture and lmperialism, London 1993, S. 276. 

23 



Die Beziehung zwischen den Kulturen wird von Bhabha in Form seines bekannten Konzeptes des 
»Dritten Raumes« [Third Space] beschrieben [vgl. Bhabha 1990b], die das Ambivalente der 
Bezugnahme zwischen migrantischer oder postkolonialer Kultur und ihrem Gegenstück in den 
Metropolen reflektiert. Bhabhas Ziel ist es hier, neue Räume und Zeiten für die politische und kulturelle 
Praxis der Gegenwart verfügbar zu machen, indem er eine potentielle Rekonzeptualisierung der 
»internationalen Kultur, die nicht auf der Exotik des Multikulturalismus oder der Diversität der Kulturen, 

sondern auf der Einschreibung und Artikulation der Hybridität von Kultur beruht« [Bhabha 1994:38; 

Hervorhebung im Original], anregt. Im »Dritten Raum« können kulturelle Symbole neu verhandelt, d.h. 
mit neuen Bedeutungen belegt und damit reinterpretiert werden. »Der Dritte Raum der Äußerung«, so 
Bhabha, »zerstört [den] Spiegel der Repräsentation«, der Wissen als allgemeingültig und uniform 

darstellt.62 

Unter dem Übertitel „Postkoloniale Theorie" werden viele Denkansätze und 
Theoretiker subsumiert, die unterschiedliche Systeme wie den Marxismus oder 
Poststrukturalismus zusammendenken. Als eines der Ziele postkolonialer Theorie 
kann die Dekonstruktion essentialisierender und eurozentrischer Diskurse genannt 
werden. Dabei sind die einzelnen Theorien von Abgrenzung und Kritik untereinander 
geprägt.63 

Vor dem Hintergrund dieser Diskussionen sind viele Museen in einen Reflexions- und 
Neudefinitionsprozess eingetreten. Die Suche nach dem richtigen Weg ist 
hochaktuell, was auch der Titel einer Tagung im November 2012 der AG Museum in 
Köln verdeutlicht: ,,Eine alte Institution neu gedacht. Neuaufstellungen ethnologischer 
Sammlungen in jüngster Zeit"64

. Laut Anna Schmid, Direktorin des Weltkulturen 
Museums in Basel, gibt es bislang zwei Ansätze, die in Ethnologischen Museen 
verfolgt werden: 

Während die einen „dem Schönen" als oberste Prämisse für die Präsentation von Ethnografika das 
Wort reden - also die ästhetische Dimension in den Vordergrund stellen und damit die Analogie zu 
den Kunstmuseen betonen - verteidigen andere die Funktion dieser Institution als Fenster zur 

62 Ebd. S.97-98. 
63 Vgl. lain CHAMBERS and Lidia CURTI (Hg.), The Post-Colonial Question. Common Skies, Divided 
Horizons, London, New York 1996, S. 242-260. 
64 Titel des Programms der Zwischentagung der AG Museum der Deutschen Gesellschaft für 
Völkerkunde Köln, 29.-30.11.2012, Universität zu Köln. 

24 



► 

ethnologischen Forschung - diejenigen, die für Kontextualisierungen eintreten - und als Sprachrohr 

für andere Kulturen, deren kulturelle Zeugnisse in den Ethnologischen Museen lagern.65 

Das Musee Quai Branly, das 2006 in Paris seine Tore öffnete, ist einer der 
vielbesprochenen Neuversuche. Hier wurde der ästhetische Präsentationsansatz 
verfolgt: ,,We wanted to privilege [a sense of] mystery, to allow people to discover the 

work in itself . . .  putting as much distance as possible between the object and the 
information relevant to the object."66 Dieser Ansatz ist auf den Architekten des 
Museums, Jean Nouvel, zurückzuführen, der von Wolf Lepenies hierfür stark kritisiert 
wird: ,,Gegenüber dem Staunen und der Bewunderung treten am Quai Branly das 
Verstehenwollen und damit auch das Verstehen in den Hintergrund. Dafür ist nicht 
zuletzt die Architektur von Jean Nouvel verantwortlich, der dem Prinzip der Re­
Exotisierung folgt." Daraus folgt für Lepenies die Problematik, dass die ästhetische 
Betrachtung von Objekten losgelöst von ihrem jeweiligen geschichtlichen Kontext 
dargestellt wird.67 

In seiner Aussendarstellung bezeichnet sich das Museum als „Museum der nicht 
westlichen Künste." Damit steht es laut Nora Sternfeld in einer langen Tradition: 

Es macht sich zu einem Museum „der Anderen". Ohne die westliche lnvolviertheit in eine Geschichte 
kolonialer Herrschaft und postkolonialer Globalisierung mitzureflektieren, wählt es eine Perspektive 
der Exotik, der Differenz, der fernen Länder und „anderen Kulturen".68 

Ethnologische Museen sind ein Spiegel der westlichen Gesellschaft und ihrer 

65 Anna SCHMID, Die Institution „Ethnologisches Museum". Historische Altlasten und innovative 
Möglichkeiten in: Elfriede HERMANN, Karin KLENKE, Michael DICKHARDT (Hg.), Form, Macht, 
Differenz, Motive und Felder ethnologischen Forschens, Göttingen 2009, S. 100. 
66Didier BRAULT, zitiert aus "Moniteur and Musee du Quai Branly 2005, 7" in: Sally PRICE, Paris 
Primitive, Jacques Chirac·s Museum on the Quai Branly, Chicago 2007, S. 146. 
67 Vgl. Wolf LEPENIES, Abschied vom intellektuellen Kolonialismus, 2008, 
URL: http://www.welt.de/welt_print/article1858177 / Abschied-vom-intellektuellen-Kolonial ismus.html 
(Stand: 20. Mai 2012). 
68 Nora STERN FELD, Erinnerung als Entledigung, in: Das Unbehagen im Museum. Postkoloniale 
Museologien, Schnittpunkt (Hg.), Wien 2009, S.65. 

25 



Weltvorstellung und die Ausstellungen sagen viel mehr über die westliche 
Gesellschaft, als über die Kulturen aus, deren materielle Kulturgüter dargestellt sind. 
Die Selbstreflexivität, die über das Betrachten des „Anderen" in Form von Kunst und 

Kulturgütern geschieht, kann jedoch auch als Chance gewertet werden. Allerdings 

kann dies nicht ohne die Einbettung in den zeitgenössischen Kontext geschehen.69 

Ethnologische Museen müssen also die Vogelperspektive verlassen und in 

Beziehungen denken.70 Dass Ethnologische Museen mit ihren weltweiten 
Sammlungen und ihrem Wissen über Kulturen aus aller Welt geradezu prädestiniert 
dafür sind, in der heutigen Zeit Verhandlungsräume über Themen und Konflikte der 
Globalisierung und Migration sowie ihren Auswirkungen zu sein, darüber sind sich 
viele Fachleute einig. So schreibt Jette Sandahl: 

In einer Zeit wachsender globaler Abhängigkeitsverhältnisse sowie zunehmender globaler 
Kommunikation und Migration müssen Individuum und Gesellschaft zu respektieren lernen, was sie 
nicht auf Anhieb erkennen und verstehen [ ... ]. Museen mit Sammlungen aus aller Welt können diesen 
Prozess kultureller Demokratiebildung unterstützen. [ . . .  ] In heterogenen pluralistischen Gesellschaften 
setzen gesellschaftliche Übereinkunft und kulturelle Inklusion einen dauerhaften Prozess in Gang, in 
dessen Verlauf widersprüchliche Ansichten und Interessen miteinander vereinbart, 
Meinungsverschiedenheiten geschlichtet und Widerstände ausgeräumt werden. Wenn sich neue, 
global ausgerichtete Museen diesen Herausforderungen stellen ( . . .  ), dann können sie Orte des 
Dialoges, der Schlichtung und Aussöhnung 
werden, an denen Unterschiede und Meinungsverschiedenheiten keine Angst auslösen, sondern 
akzeptiert werden.71 

Wichtig hierbei ist, dass die lnsitutionen bei ihren Bemühungen nicht in eine neo­
koloniale Falle tappen, indem sie zwar die „Anderen" in Vermittlungs- oder sonstigen 
Formaten einbeziehen und hierbei allerdings die bestehenden Hierarchien aufrecht 
69 Vgl. Anna SCHMID, Die Institution „Ethnologisches Museum", S. 105. und Alfred GELL, Art and 
Agency. An Anthropological theory, Oxford 1998, S.3. 
70 Vgl. Anna SCHMID, The ethnological museum: another crisis and possible consequences, No.4 
Forum for Anthropology and Culture, S. 218, URL: http://anthropologie.kunstkamera.ru, (Stand: 12. 
August 2012). 
71 Jette SANDAHL, Ein fortwährender Prozess der Aussöhnung, in: FLIERL, PARZINGER, Humboldt-
Forum Berlin, Theater der Zeit, Berlin 2009, S. 165. 

26 



► 

erhalten.72 Dies würde auch den Grundbedingungen der Contact Zone 
entgegenstehen. 

3.1.2 Wege und Entwicklungen dreier Institutionen im Vergleich 

Im Folgenden werden drei verschiedene Häuser, das Weltkulturen Museum in 
Frankfurt, das Haus der Kulturen der Welt in Berlin und das Institute of International 
Visual Arts in London, anhand ihrer Außendarstellung untersucht. Alle drei setzen 
sich im weitesten Sinne mit der Repräsentation von „Weltkulturen" und deren 
Vermittlung auseinander und, wie sich zeigen wird, eint alle drei der Anspruch, nicht 
mehr das „Fremde" und „Andere" auszustellen, sondern Dialogräume zu eröffnen. 

Die Entstehungsgeschichten und Wege hin zu ihrer aktuellen Ausrichtung sind 
allerdings sehr individuell. Anhand der Beispiele wird versucht, die Notwendigkeit 
eines grundlegenden Wandels im Ausstellen und Vermitteln von Weltkulturen 
darzustellen. Des Weiteren wird untersucht, inwiefern die gewählten Strategien mit 
den Grundvoraussetzungen der Contact Zone vereinbar sind und vielleicht auch 
Vorbildcharakter für andere Museen und Institutionen haben können. 

Die Häuser haben jeweils eine ganz eigene Grundvoraussetzung: Im Gegensatz zu 
den beiden deutschen Institutionen ist das Institute of International Visual Arts in 
England durch eine abweichende Kolonialgeschichte geprägt. Nur das Weltkulturen 
Museum besitzt eine ethnografische Sammlung besitzt. Diese wurde mit dem 
beginnenden 20. Jahrhundert aufgebaut und ist in sofern anachronistisch, da viele 
der Objekte aus bereits vergangenen Kulturen stammen. 

72 Vgl. Jette SANDAHL, The lncluded Other - the Oxymoron of Contemporary Ethnographie 
Collections? Museums as institutions of colonial power, No.4, Forum for Anthropology and Culture, 
S. 217, URL: http://anthropologie.kunstkamera.ru (Stand: 12. August 2012). 

27 



b 

oas Weltkulturen Museum, Frankfurt 

Bereits die verschiedenen Namen des Museums seit seines Bestehens beschreiben 
einen stetigen Wandel. 1904 als „Städtisches Völkerkundemuseum" von Frankfurter 
Bürgern gegründet, wurde es nach dem Krieg 1945 in „Städtisches Museum für 
Völkerkunde" umbenannt. 1969 erhielt es den Namen „Museum für Völkerkunde der 
Stadt Frankfurt" und 2001 beschloss der Stadtrat auf Betreiben der damaligen 
Direktorin Dr. Anette Rein die Völkerkunde aus dem Namen zu streichen und das 
Museum in „Museum der Weltkulturen" umzubenennen. Seit dem Antritt der aktuellen 
Direktorin Dr. Clementine Deliss 2010 heißt es nun „Weltkulturen Museum". 
In den mehr als 100 Jahren seiner Existenz wurde das Museum von insgesamt 15 
Direktorinnen und Direktoren geleitet. Der rasche Zuwachs an Ethnografika und auch 
der Bedeutungszuwachs des Museums am Anfang des Jahrhunderts bedingte 
bereits 1908 den Umzug in das Palais Thurn und Taxis. Einst ein Publikumsmagnet 
mit beispielsweise über 80.000 Besuchern im Jahre 193873 war das Museum nach 
Bombenschäden im Zweiten Weltkrieg im Jahr 1944 mehr als 20 Jahre ohne eigenes 
Haus. Seit nunmehr fast 70 Jahren gab es aus P latzmangel keinerlei 
Dauerausste l lungen und bislang scheiterten drei Versuche, einen Neubau zu 
realisieren, was zur Folge hat, dass große Teile der Sammlung noch nie ausgestellt 
waren.  
Erst im Jahre 1976 erhie l t  das Museum unter dem langjährigen SPD­
Kulturdezernenten Hilmar Hoffmann, der „Kultur für al le!" propagierte, ein neues 
Gebäude am südlichen Ufer des Mains, das heutzutage auch Museumsufer genannt 
wird, an dem sich ein Museum an das nächste reiht. Mit dem 1975 ernannten 
Direktor Dr. Josef Franz Thiel wurde ein neues Schwerpunkthema gesetzt: 
„Außereuropäische Kunst der Gegenwart". Es folgte eine Zeit, in der das 
wissenschaftliche Personal des Hauses, sowie ausgewählte Spezialisten in großem 
U mfang zeitgenössische Kunst in den jeweiligen Herkunftsländern erwarben. Damit 
War das Frankfurter Museum eines der ersten in Deutschland, das sich mit 

73 Vgl. Franz Josef THIEL, Zur neueren Geschichte des Museums für Völkerkunde, in: 
Ansichtssachen. Ein Lesebuch zu Museum und Ethnologie in Frankfurt am Main, Frankfurt 2004, 
S.167. 

28 



b 

zeitgenössischer Kunst aus nichteuropäischen Ländern auseinandersetzte und eine 
wichtige Sammlung anlegte.74 

Die Namensänderung in „Museum der Weltkulturen" erfolgte in einer Zeit, in der sich 
einige andere ehemals völkerkundliche Museen auch umbenannten und zeitgleich 
einige Tagungen75 zur Neuausrichtung dieser Museumssparte stattfanden. So 
benannte sich das Museum für Völkerkunde in Basel in „Museum der Kulturen" um 
und das Berliner Museum für Völkerkunde in „Ethnologisches Museum". 
Dr. Anette Rein, von 2000-2008 Direktorin des damaligen Museums der 
Weltkulturen, formulierte den Stand der Diskussionen im Jubliläumsband des 
Museums folgendermaßen: 

zusammenfassend lassen sich gegenwärtig zwei miteinander konkurrierende Konzepte 
unterscheiden; ein drittes stellt einen Kompromiss zwischen diesen beiden dar. Das erste Konzept, 
das Museen als ,kulturelles Ritual' inszeniert (MacDonald, mündliche Mitteilung 2003) oder dessen 
Ausstellungsform als ,Inselarchitektur' bezeichnet werden könnte (König, mündliche Mitteilung 2003), 
ist durch geografische Unterteilungen charakterisiert, in denen sogenannte Kulturräume mit Hilfe 
szenischer Darstellungen für Besucherinnen nachvollziebar werden sollen. [ ... ] Nachbauten von 
Ausschnitten alltäglicher Handlungsräume einer jeweiligen Ethnie sollen Besucherinnen andere 
kulturelle Atmosphären vermitteln. [ ... ] Ziel dieser Museen ist es ,Besucherinnen in die Museen zu 
locken', in andere kulturelle Begebenheiten ,einzuführen', um sie nach dem Besuch bereichert wieder 
in die eigene Gesellschaft zu entlassen. Dieser Anspruch entspricht der Struktur eines 
Übergansrituals: raus - rüber - rein. 
[ ... ] Der zweite Museums- bzw. Ausstellungstyp lehnt eine Präsentation von Objekten nach einer 
geografischen Einteilung ab. [ ... ] In diesem Konzept werden Objekte aus verschiedenen Kulturen nach 
übergeordneten Kategorien wie Wohnformen, Klischees und Vorurteil, Magie, Opfer und Orakel oder 
Tod und Jenseits gezeigt. 
[ ... ] Es gibt einen dritten Typus von Ausstellungen, der einen Kompromiss zwischen den beiden 
beschriebenen Konzepten darstellt. [ . . .  ] In diesen Museen findet man noch eine geografische 
Unterteilung, jedoch wird eine Region nicht nach geschlossenen kleinen kulturellen Einheiten 
gegliedert, sondern die Objekte werden innerhalb einer Region nach ästhetischen Kriterien als 
Kunstobjekte bzw. nach übergeordneten Themen gruppiert. In diesen Mischtypen findet man keine 

74 Ebd., S.179. 
15 v om 16.-19. Oktober 2003 fand das Symposium „Rekonstruktion und Konstruktion" im Museum für 
Völkerkunde zu Leipzig statt. Im Rahmen eines Kolloquiums am Ethnologischen Museum in Berlin 
wurde vom 4.-5. Dezember 2003 die internationale Veranstaltung „Ausstellen von Kunst und Kulturen 
der Welt. The Display of Art and Cultures of the World" abgehalten. 

29 



► 

Dioramen oder Installationen, die kulturelle Kontexte nacherleben lassen wollen. Sie stellen, 
eingebettet in eine ästhetisierende Raumgestaltung, einen Kompromiss zwischen den „klassischen" 

76 Konzepten und Kunstmuseen dar. 

Die Neubenennung begründete die damalige Direktorin mit den Worten: ,,Mit der 
Umbenennung [ . . .  ] machten wir deutlich, dass wir mit dem neuen Namen unsere 
eigene Gesellschaft in die allgemeine Betrachtung miteinbeziehen und nicht mehr 
nur die , Kunde über andere Völker' reflektieren wollen." 
Um diesen Anspruch umzusetzen, erhöhte sie das Angebot von Veranstaltungen, 
„die auf synästhetische Weise alle Sinne der Besucher ansprechen" sollten. Sie 
entwickelte „bevölkerungsorientierte Angebote" und bot „eine Kontinuität des 
Gesprächs zu unterschiedlichen Regionen und Themenbereichen an, das über die 
Präsentation von Objekten in einer entsprechend gestalteten Ausstellung 
hinausführen soll".77 Aus ihrer Sicht zukunftsweisend waren drei Schwerpunkte: Zum 
einen die Auseinandersetzung mit „Religionen und Weltsichten" , wobei es „dabei 
nicht um die Aufführung religiöser Praxis, sondern um Dialoge über religiöse 
Konzepte und deren Entsprechung im sozialen Miteinander anhand von musealen 
Objekten" geht. Zum anderen wurde ein e-Zine ins Leben gerufen78

, in dem alle drei 
Monate eine Ausgabe zu einem Schwerpunktthema veröffentlicht wurde. Als dritten 
Schwerpunkt setzte Rein das Interkulturelle Atelier ( I KAT) ,  die 
museumspädagogische Abteilung am Museum der Weltkulturen. Hierzu war im Flyer 
2005 zeitgleich zur Jubliäumsausstellung zu lesen: 

Museum mit allen Sinnen zu erleben, ist Anliegen der museumspädagogischen Abteilung IKAT: Im 
Atelier gibt es eine eigene Sammlung von Objekten, vielerlei Möglichkeiten zum Gestalten, eine 
Schmuckwerkstatt, einen Video- und Märchenraum. Hier geht es ums Forschen, Ausprobieren und um 
kreatives Gestalten. Kinder, Jugendliche und Erwachsene sind eingeladen, Einblicke in andere 

78 Anette REIN, Ansichtssachen. Perspektiven der Arbeit am Museum der Weltkulturen, Frankfurt am 
Main, in: Ansichtssachen. Ein Lesebuch zu Museum und Ethnologie in Frankfurt am Main, Frankfurt 
2004, S. 1 2-14. 
77 Vgl. ebd. S. 1 5. 
1a 

V gl. URL: http://journal-ethnologie.de (Stand: 18. August 2012). 

30 



Lebenswelten zu gewinnen und diese als Erweiterung und Bereicherung des eigenen Denkens und 
79 

Handelns zu erleben. 

Es ging sowohl in den Ausstellungen als auch bei der museumspädagogischen 

Arbeit weiterhin um „Einblicke in andere Lebenswelten", die gerade im IKAT durch 
Nachempfinden ermöglicht werden sollen. 
Dieser Aspekt ist seit dem Amtsantritt von Dr. Clementine Deliss im Museum kein 
Thema mehr. Ihr geht es nicht mehr um die Repräsentation von Ethnien. Auf der 
Webseite wird als zentrales Merkmal des Weltkulturen Museums „die fruchtbare 
Verbindung von ethnologischer Forschung, avancierter künstlerischer Praxis und 
experimentellen Methoden der Analyse, Übersetzung und Vermittlung"80 genannt. 
Sie verfolgt die Idee Carl Einsteins, der das Museum als dynamische Schule 
verstand. 

(He] wanted to nurture an intellectual lifeline between the museum and the research institute. The 
greatest strength of a collection lay in its mobility. In other words: in the intentional act of switching the 
position of exhibits back and forth from analysis and interpretation to public visibility. The itinerancy of 
objects would make people look again, understand better what they saw, and take apart what they 
believed or assumed. Collections would reflect the extremes of intellectual exploration and exhibitions 
wou!d speak of human experience and knowledge.81 

Deliss sieht die zentrale Aufgabe des Weltkulturen Museums in der Remediation in 
zweierlei Wortsinn: 

In the first instance, to remediate implies to remedy something, for example, the ambivalent resonance 
of the colonial past. To satisfy this end, something like a post-ethnographic museum needs to be 
developed, for we can no langer be content to instrumentalise earlier examples of material culture for 
the purpose of depicting the ethnos, tribe, or an existing range of grand anthropological themes. [ ... ] 
Secondly, to remediate also means to bring about a change of medium, to experiment with alternative 
ways of describing, interpreting and displaying the objects in the collection. In this we recognise the 

79 Museumseigenes Werbematerial 
8P URL: http://www.weltkulturenmuseum.de/de/museum/portraet, (Stand: 26. August 2012). 
�
1 Clementine DELISS, Stored Code, Remediating collections in a post-ethnographic museum, in: 
Project 1975, Vincent VULSMA, A sign of autumn, S.12., URL: http://project1975.smba.nl/en/article/ 
newsletter-vincent-vulsma-essay-clementine-deliss (Stand: 26. August 2012). 

31 



value of re-introducing the laboratory into the museum, both as a physical location for research and as 

a virtual extension of communication.82 

Hierfür hat sie das Weltkulturen Labor geschaffen, in dem Objekte aus der 
Sammlung von Künstlern, Philosophen, Schriftstellern, Modedesignern und 
Wissenschaftlern verschiedener Disziplinen neu interpretiert und Ausstellungen 
vorbereitet werden. Dieses Vorgehen ist entscheidend, da die von Künstlern 
getroffene Auswahl durch eine Vielzahl an zeitgenössischen Praktiken und visuellen 
Dekodierungsprozessen neue Nachbarschaften von Objekten und Verbindungen zu 
Menschen erzeugen83

. Das Labor ist die wichtigste Säule ihres Konzeptes, um den 
Herausforderungen der Neuausrichtung eines Ethnologischen Museums zu 
begegnen. Paul Rabinow beschreibt diese Schwierigkeit mit den Worten: 

( . . .  ] eine Sammlung aus unterschiedlichen Einheiten, wie markant ihre Unterschiede auch sein mögen, 
in einem dynamischen Raum zusammenzuführen, um somit über unsere Geschichte, unsere Zukunft 
und unsere von Ungewissheit und Unbehaglichkeit geprägte, wechselseitige Verbundenheit 
reflektieren zu können.84 

Dabei „wird jedes einzelne Artefakt in der Sammlung ein Prototyp und Impulsgeber 
zukünftiger Konzepte und Produktionen sein. Anders und mit 
den Worten des US-amerikanischen Künstlers Allan Kaprow ausgedrückt, 
enthalten die Objekte der Sammlung „stored code" (gespeicherte Chiffren)."85 Gerade 
der interdisziplinären Ansatz, das neue Anschauen der Objekte, deren Narrative und 
Erkenntnisse aus der ethnologischen Forschung keineswegs beiseite gewischt 
werden, sondern als Ausgangspunkt dienen, sind die Quellen für zukünftige 
Wissensproduktion. 
Die erste Ausstellung, die Deliss im Jahr 2012 kuratierte, hatte den Titel „Objekt 
Atlas. Feldforschung im Museum" und zeigte die Ergebnisse der Auseinandersetzung 

82 Ebd, S. 14-15. 
83 Vgl. ebd, S. 18. 
84 Paul RABINOW, Objekt Atlas. Feldforschung im Museum, Clementine Deliss (Hg.), Frankfurt 2011, 
S.9. 
85 Ebd., S. 24. 

32 



von sieben Künstlerinnen und Künstlern mit ausgewählten ethnografischen Objekten 

der Sammlung. Neue künstlerische Produktionen wurden mit Sammlungsobjekten 

gezeigt, die gemeinsam eine zukunftsweisende Kartografie der Welt entwerfen 

sollten. 

Eine weitere wichtige Säule der Museumsarbeit ist die Vermittlung. Hierbei spielt die 
Weltkulturen Abendschule eine wichtige Rolle . Sie ist ein non-formales 
Bildungsprogramm, das einen Diskursraum neben der universitären Bildung eröffnen 
will. Es richtet sich an ein breites Publikum und setzt keine speziellen Kenntnisse 
voraus. Sie basiert auf „dem Prinzip der praktischen Erkenntnis verbunden mit 

theoretischem Wissenserwerb"86
. 

Sowohl das Labor als auch die Abendschule versuchen neue Dialoge zu initiieren. 
Es werden Beziehungen zu anderen Disziplinen geknüpft und das daraus 
entstehendes Wissen mischt sich mit ethnologischen Erkenntnissen und erzeugt eine 
Vielstimmigkeit, was man im Sinne der Contact Zone deuten kann. Allerdings muss 
man diesem Ansatz vorwerfen, vorrangig hochkarätige Experten in diesen Dialog 
einzubinden und Hierarchien nur innerhalb eines elitären, wissenschaftlichen 
Diskurses aufzubrechen. Die Abendschule zielt darauf ab, ebenso einen neuen 
Raum von Wissensproduktion zu erschaffen, doch auch hier ist der Wissenserwerb 
durch einen Experten gelenkt und auch wenn die Abendschule geringe Teilnahme­
gebühren erhebt, richtet sie sich dennoch eher an ein gebildetes Publikum, das an 
Austausch und Wissen interessiert ist. Das Potential des Museums, sich in dem 
aktuellen politischen Diskurs zu positionieren, ist sicherlich noch ausbaufähig. 

Die folgenden zwei Institutionen besitzen zwar keine Sammlung an Ethnografika, 
doch auch sie beschäftigen sich ebenfalls mit Fragen der Repräsentation 
verschiedener Kulturen und dem Umgang mit diskriminierenden Denkmustern in der 
westlichen Mehrheitsgesellschaft. 

86 

URL: http://www.weltkulturenmuseum.de/de/abendschule (Stand: 29. Mai 2013). 

33 



oas Haus der Kulturen der Welt, Berlin 

Das Haus der Kulturen der Welt (HKW) arbeitet seit seiner Gründung nah am 

Zeitgeschehen und nimmt oftmals innerhalb Berlins, aber auch ü berregional eine 
politische Kommentarfunktion ein. Bei der Eröffnung 1989 hieß es in der Berliner 

Zeitung, dass dieses Haus „eine unverstellte, durch architektonische Nachbarschaft 

nicht vorgeprägte Perspektive auf die fremden Kulturen ermögliche, die hier 
demnächst Einzug halten sollte. Ein idealer Landeplatz für Aliens."87 An diesem 
Kommentar zeigt sich, dass die Erwartungshaltung der Berliner war, "neue 
Perspektiven auf das Fremde" zu erhalten, was in dem Kommentar "ein idealer 
Landeplatz für Aliens" noch verschärft wird, da die " fremden Kulturen" sogar 
exterrestrisch angesiedelt wurden. 
Zunächst wollte das Haus mit einer Veranstaltungsreihe über verschiedene kulturelle 
Aspekte Südafrikas beginnen, in dem noch das Apartheid-Regime herrschte. Doch 
vor dem Hintergrund der Wahlen in Berlin, aus denen die rechtslastige Partei der 
Republikaner mit 7,5% hervorging, wurde der Start nochmals überdacht. 
Harald Jähner schreibt in der Chronik des Hauses: 

Die Ausländerfeindlichkeit in Deutschland hatte bislang nur eine kleine Rolle bei den konzeptionellen 
Überlegungen des HKW gespielt; nun aber zog man den Programmstart vor: Ende März begann das 
Haus seine Arbeit mit einer Veranstaltungsreihe zur türkischen Kultur in Deutschland. Den Titel lieferte 
der west-östliche Diwan von Johann Wolfgang Goethe: ,.Gesteht's ! Die Dichter des Orients sind 
größer. 88 

I m  zweiten Jahr nach der Eröffnung organisierte das HKW eine Filmreihe als 
Begleitprogramm zu der Ausstellung „Der geraubte Schatten. Fotografie als 
ethnografisches Dokument", die der Frage nach dem Wesen des Blicks auf das 
Fremde nachging. Noch Anfang der 1990er Jahre wurden ethnologischen 
Wissenschaftlern vom Göttinger Institut Leitsätze von 1959 auf die Reise ins 
außereuropäische Ausland mitgegeben, in denen stand „sie sollen Menschen 
87 Harald JÄHNER, Die Landung der Aliens, URL: http://www.hkw.de/de/hkw/geschichte/1989_2.php 
(Stand: 19. Dezember 2012). 
� V  gl. URL: http://www.hkw.de (Stand: 29. Juni 2012). 

34 



genauso filmen wie Tiere. Die so entstandenen Filme sind dementsprechend -
arrogant und naiv zugleich." In der Filmreihe wurden diese wissenschaftlichen Filme 
mit zeitgenössischen Spielfilmen konterkariert. Diese beiden Programmbeispiele sind 

insofern zukunftsweisend, als das HKW fortan aktuelle politische Ereignisse und 

Debatten zum Anlass nahm und immer noch nimmt, um sich auf künstlerische Art 
und Weise damit auseinanderzusetzen. Stehen die künstlerischen Formate zunächst 
noch im direkten Dialog mit der Ethnologie werden sie über die Jahre zu einem 
Nebeneinander von „Tradition und Modeme" bis hin zur Präsentation fast 
ausschließlich zeitgenössischer Kunstgenres. Anhand von Chronikeinträgen und 
Selbstdarstellungen auf der Webseite kann dieser Wandel nachvollzogen werden. 

Stets ist die Perspektive eine globale und seit 1994 kommt die Idee vom Global 
Village auf den Tisch: ,,Alle Kulturen dieser einen Welt sind gleichberechtigte 
Nachbarn, die sich begegnen und austauschen."89 Zeigt der Martin Gropius Bau in 
Berlin im Jahr 1996 in der Großausstellung „Afrika - Kunst eines Kontinents" 
hauptsächlich materielle Kulturgüter vergangener Zeiten, so kontrastiert das HKW 
dieses Afrikabild mit der Präsentation einer zeitgenössischen afrikanischen 
Kunstszene in „Afrika und die Modeme". Ebenso reagiert das HKW auf die 
Ausstellung „Epoche der Modeme - Kunst des 20. Jahrhunderts", die im Martin­
Gropius Bau rein europäische Positionen zeigt, mit der Ausstellung „Die anderen 
Modemen" und zeigt 30 außereuropäische Künstler der Modeme und regt damit zum 
Diskurs über die Verortung der Modeme an. 
I n  der Chronik von 1997 ist zu lesen „Die [Ausstellung] im Haus der Kulturen der Welt 
[ist] eine „Schwalbe" der Auseinandersetzung mit dem Zwiespalt zwischen kreativer 
Aufnahme von Globalisierungsprozessen und Beharren auf der je eigenen Tradition, 
zwischen globalisierter Modeme und globaler Parallelität des Zeitgenössischen".90 

89 Autor A.B., 1 994: Anachronistisch fit für die Zukunft, 
URL: http://www.hkw.de/de/hkw/geschichte/1994_ 1.php (Stand 03. Februar 201 3). 
90 Autor A.B., Episode 42/ 1 997: Kampf der Modemen, 
URL: http://www.hkw.de/de/hkw/gebauede/50/1 997.php (Stand: 03. Februar 2013). 

35 

.... 



Mit dem Festival „ In Transit" 2002 richtete unter der Leitung von Johannes Odenthal 
das HKW eine Veranstaltungsreihe mit Laborcharakter ein. Dieser performativ­
politische Ansatz war darauf angelegt, ,,dauerhafte Zusammenarbeit mit Künstlern 

aus aller Welt zu initiieren und war ein „neuerlicher Aufbruch weg von 
'eurozentristischen Kriterien' hin zum 'Mitdenken von politischen, gesellschaftlichen 
und gesundheitlichen Kontexten von Kunst'."91 Zudem wurde für jeweils zwei Jahre 
ein außereuropäischer Kurator oder eine Kuratorin verpflichtet. In der Chronik 
2006/07 wird das HWK als „Ort für künstlerische Positionen" beschrieben, ,,die von 

den Mehrheitsmeinungen und dem Diktat der Sittenwächter in den Herkunftsländern 
der Künstler abweichen."92 

Deutlich wird der Wandel auch im direkten Vergleich der Mission Statements von der 
Archivwebseite der Jahre 2002 bis 2004 und der aktuellen Seite. 
2002 war das Haus der Kulturen der Welt laut Selbstdarstellung noch „eines der 
führenden Zentren für zeitgenössische außereuropäische Künste und Ort 
grenzüberschreitender Projekte", das seine Aufgabe darin sah „außereuropäische 
Kulturen in der bildenden Kunst, Tanz, Theater, Musik, Literatur, Film und Medien zu 
zeigen und sie in einen öffentlichen Diskurs mit europäischen Kulturen zu stellen." 
Dabei legte es den Schwerpunkt sowohl auf die zeitgenössischen Künste als auch 
die aktuellen Entwicklungen in den Kulturen Afrikas, Asiens und Lateinamerikas.93 

So heißt es hingegen aktuell auf der Webseite: 

Die Programmarbeit des Hauses reflektiert die veränderten internationalen Rahmenbedingungen und 
eröffnet neue Formen der interdisziplinären künstlerischen Zusammenarbeit. 
Migrationsbewegungen, weltweite Vernetzungen, die Begegnungen mit anderen Traditionen und 
anderen Modemen haben die kulturellen Gegebenheiten weltweit verändert und neue Bedingungen 
für die Kunst geschaffen. Nationalkulturen, auch wenn sie von vielen Menschen noch einheitlich erlebt 

91 Ute BÜSING, Episode 47/ 2002: Das "In Transit"-Jahr, 
URL: http://www.hkw.de/de/hkw/gebauede/50/2002.php (Stand: 03. Februar 2013). 
92 Autor A.B., 2006/ 2007: Die Kulturfresser und der Umbau, 
URL: http://www.hkw.de/de/hkw/gebauede/50/2006_07.php (Stand: 03. Februar 2013). 
93 Vgl. Mission Statement 2002-2004, 
URL: http://archiv.hkw.de/external/de/profil/das_hkw/c_index.html/ (Stand: 25. Juli 2012). 

36 



werden, gewährleisten keine verbindliche kulturelle Zugehörigkeit mehr. Denkmodelle, die von einer 
zweiteilung der Welt in Zentrum und Peripherie ausgehen, sind abgelöst worden von einem neuen 
Paradigma der Anerkennung gleichwertiger Kulturen, unterschiedlicher moderner Entwicklungen und 

der Einbeziehung des kulturellen Gedächtnisses.94 

An anderer Stel le ist zu lesen,  dass: 

das Haus der Kulturen der Welt ein Ort für die internationalen zeitgenössischen Künste und ein Forum 
für aktuelle Entwicklungen und Diskurse ist. [ ... ] In einer Zeit, in der lokale und nationale 
Fragestellungen untrennbar mit internationalen Entwicklungen verbunden sind, bringt das Haus die 
Vielstimmigkeit der Welt zu Gehör und macht diese für den innergesellschaftlichen Dialog produktiv. 
[ ... ] Aus einer internationalen Perspektive reflektiert das Haus gesellschaftliche und global e  
Prozesse.95 

Das Ausstellen von Nationalkulturen ist demnach für das HKW n icht mehr zeitgemäß 

und das Programm ist komplett auf das Zeitgenössische ausgerichtet. Das HKW 

verpfl ichtet sich, verschiedenen Künsten und kulturel len Trad itionen einen Raum zu 

geben. Dies und auch der Ansatz mit Gastkuratoren über einen Zeitraum von zwei 

Jahren zusammen zu arbeiten lässt sich als mögl ichen praktischen Weg sehen, d ie 

Autorität über Formen der Repräsentanz, wie i n  der Contact Zone gefordert, e in 

Stück weit zu tei len. 

Ist d iese Ausrichtung sicherl ich auch e inem N ischenfindungs- und -besetzungs­

prozess innerhalb der d ichten Ku lturlandschaft Berl ins geschuldet, so scheint d ieser 

Weg auch für andere Institutionen die logische Konsequenz. 

Institute of International Visual Arts, London 

So hat auch das I nstitute of I nternational Visual Arts ( in lVA) den Weg der  

Auseinandersetzung mit der  zeitgenössischen b ildenden Kunst eingeschlagen. 1 994 

wurde i n lVA in  London gegründet, um der Unterrepräsentanz von Künstlern , 

Kuratoren und Schriftstel ler m it n icht-westl ichen kulture l len H intergründen i n  der 

SA URL: http://www.hkw.de/de/hkw/selbstdarstellung/Ueber_uns.php (Stand: 25. Juli 2012). 
95 URL: http://www.hkw.de/de/hkw/selbstdarstellung/anfang.php (Stand: 25. Juli 2012). 

37 



Kulturszene entgegenzuwirken.96 lnlVA ist eine sehr viel kleinere und damit 

wendigere Institution als das HKW. Zudem agiert sie auch vor dem Hintergrund einer 
anderen, nämlich der englischen Kolonialgeschichte. 
Aktuell lässt sich auf der Webseite der Institution unter der Rubrik „Who we are" 
Folgendes finden: ,,lnlVA engages with new ideas and emerging debates in the 
contemporary visual arts, reflecting in particular the diversity of contemporary society. 
We work with artists, curators, creative producers, writers and the public to explore 
the vitality of visual culture."97 Dabei spielen heutzutage globale ökonomische 
zusammenhänge ebenso eine wichtige Rolle wie lokale Politik. 
Die formulierten Ziele sind hierbei, sowohl als Plattform für qualitativ hochwertige 
künstlerische Aktivitäten zu dienen, um existierende Positionen und Hierarchien 
innerhalb der visuellen Kultur zu hinterfragen und eine Vielzahl an unterschiedlichen 
Stimmen hörbar zu machen. Es geht inlVA aber auch darum, einen Dialog durch 
Kunst zu initiieren. Die Institution sucht den Austausch mit verschiedenen 
Zielgruppen durch eine dynamische Form der lnvolvierung. lnlVA arbeitet in 
Partnerschaften mit anderen, um sicherzustellen, dass seine Aktivitäten innerhalb der 
sich beständig ändernden Debatten aktuell bleiben. Darüber hinaus sollen 
fortwährend neue Ideen und Herangehensweisen gesucht werden, die Verständnis 
von kultureller Diversität entwickeln und hinterfragen. Zuletzt will inlVA einen Ort 
erschaffen, um kulturelle Diversität zu reflektieren. 98 

l nlVA hat in den 19 Jahren seines Bestehens durchaus verschiedene Stadien 
durchlaufen. In den ersten Jahren nahm inlVA mehrmals eine ergänzende Position 
zu aktuellen Ausstellungen ein. So zum Beispiel organisierte inlVA 1994 „Anglo­
American Dialogues" , um die Wanderausstellung „Tierra de Tempestades" mit 
zeitgenössischer Kunst aus Nicaragua, Guatemala und EI Salvador mit einem Dialog 
zwischen den involvierten Künstlern und britischen Künstlern zu erweitern. Im 
gleichen Jahr wurde inlVA auch innerhalb eines Museums tätig. Mit „Time Machine: 
Ancient Egypt and Contemporary Art" eröffnete das British Museum in 

illi URL: http://www.inlVA.org/about_us/ (Stand: 25. Juli 2012). 
97 URL: http://www.inlVA.org/about_us/about_inlVA/who_we_are/ (Stand: 25. Juli 2012). 

Vgl. URL: http://www.iniva.org/about_us/about_iniva/who_we_are (Stand: 25. Juli 2012). 

38 



Zusammenarbeit mit inlVA eine Ausstellung, in der zwölf neu geschaffene 
zeitgenössische künstlerische Arbeiten ägyptischen Artefakten gegenübergestellt 
wurden, als Reaktion auf die stagnierenden Sammlung von prähistorischen Objekten. 
Im darauffolgenden Jahr beauftragte inlVA Sonia Boyce mit der nicht-westlichen 
Sammlung des Brighton Museums eine Installation zu entwerfen. Das aus diesem 
Auftrag entstandene Kunstwerk „ Peep" erforschte Themen der Beobachtung und 
Identifikation mit einer Vergangenheit der Vorfahren.99 

Um drei Jahre zeitversetzt zum HKW beschäftigt sich inlVA in den Jahren 2000 und 
2001 mit dem Begriff der Modeme. Die Tate Modem hatte soeben ihre Tore geöffnet 
und es herrschte nur wenig öffentliche Diskussion darüber, was ein Kunstwerk der 
Modeme ist oder wer als Künstler der Modeme gilt. Wie in dem Jahresbericht 
2000/2001 zu lesen ist, war das künstlerische Programm unter die Frage gestellt 
worden „How do we define what it is to be 'modern'?" Und das Programm unter dem 
Titel Modem „set out to present the work of a number of artists who have translated 
modernism into different languages, cultures and idioms." 100 

Es ging inlVA immer darum, eine Auseinandersetzung mit der Hybrid ität und 
Heterogenität der Nationalkultur durch Kunst zu initiieren. Das wird auch im Vorwort 
des im Jahre 2004 erschienenen Jubiläumskatalogs „Changing States" mit folgenden 
Worten unterstrichen: 

in lVA's project has been [ ... ] to provide, for the widest, most diverse publics, a 'window' into these 
alternative spaces and practices. In these ways, it seeks to chal lenge the narrow and cultural ly 
exclusive version of 'the national story' which sometimes appears seamlessly to unfold in exhibition 
Programmes and institutional policies, in museums and gal leries, as weil as in the unexamined 
assumptions which underpin criticism and art history.101 

!19 Vgl. Ariede MIGLIAVACCA, Timeline, Changing States, London 2004, S.320-321 .  
100 URL: http://www.iniva.org/about_us/about_iniva/annua1_reports/200_to_2001, S. 5. 
lÖI Stuart HALL, Preface, Changing States, London 2004, S. 6-7. 

39 



fest verankert in der Arbeitsweise des inlVA ist die selbstkritische und diskursive 
Auseinandersetzung mit zeitgenössischer künstlerischer Praxis, die gesellschaftlich 
relevante Themen aufgreift. Laut des Jahresberichtes von 1999/2000 

hat sich die Landschaft der zeitgenössischen visuellen Kunst und Kultur in der internationalen 

Kunstwelt hin zu einer wirklichen globalen Arena verändert. [ ... ] inlVA konnte sich als wichtiger Akteur 
in dieser sich verschiebenden Landschaft behaupten und erlangte als eine Organisation 
Anerkennung, die sich als Vorreiter der internationalen kuratorischen Praxis in allen Bereichen -
Ausstellungen, Publikationen, Vermittlung, Forschung und Multimedia hervorgetan hat. [ ... ] Künstler 
und ihre Ideen bleiben im Zentrum der Organisation und ihrer Programme, die beständig neue Wege 

sucht, um die Grenzen zwischen Künstlern und Publikum abzubauen. 1 02 

Auch der theoretische Diskus und die Wissensproduktion stehen stets im 
Vordergrund. Von Anfang an wurden die Einbeziehung verschiedener 
Öffentlichkeiten durch die Zusammenarbeit mit unterschiedlichen Partnern und 
Ausstellungsorten mitgedacht. So organisierte inlVA Vorträge und Diskussion im 
universitären Rahmen ebenso wie Workshops in „community centers". Bereits 1995 
erschien mit „Sources" eine erste Publikationen für Schulen, um auf das Fehlen eines 
kritischen Diskurses über zeitgenössische Kunst afrikanischer Künstler aufmerksam 
zu machen. 1997 beginnt inlVA sein „Schools Programme" in einer Schule in dem 
Londoner Stadtteil Camden und ermöglicht auf diese Weise Kindern, unter der 
Anleitung von Künstlern, selbst künstlerische Prozesse zu erfahren. 
Mit vielen preislich erschwinglichen Publikationen ermöglicht inlVA Zugänge zu 
fundiertem Wissen über nicht-westliche zeitgenössische Kunst. 

2007/2008, nach einigen Veränderungen in der personellen Besetzung, kann man 
aus den Zielen des Jahresberichtes herauslesen, dass dem Bildungsaspekt mehr 
Bedeutung zukommt. So heißt es im ersten Satz der Rubrik „Ziele": 

The object for which inlVA is established is to advance the education of the public whether in the 
United Kingdom or overseas in all matters relating to the arts [ . .. ]. To meet this object lniva·s pricipal 

102 URL: http://www.iniva.org/about_us/about_iniva/annual_reports/1999_to_2000 (Stand: 25. Juli 
2012). 

40 



a ims are to create exhibitions, publications, multimedia, education and reasearch projects, designed to 

bring the work of artists from culturally diverse backgrounds to the attention of the widest possible 

bl• u 103 pU IC. 

2009/2010 hat sich inlVA unter der Leitung von Tessa Jackson nochmals neu 
ausgerichtet, was sich in dem neuen Mission Statement104 niederschlägt. Wurde bei 
der Gründung des inlVA direkt auf den Misstand der Unterrepräsentanz von 

Künstlern, Kuratoren und Schriftstel lern versch iedener kulturel ler Hintergründe 

hingewiesen und war das Programm ausschließlich deren Präsentation gewidmet, 
was in gewisser Weise wieder eine Form von Stereotypisierung hervorrufen kann, so 
wird heute von der gemischtkulturel len Realität ausgegangen. Das hat zur Folge, 
dass die repräsentierten Künstler die veränderte Verfasstheit heutiger Kulturen 
wiederspiegeln, die keineswegs (mehr)  gesch lossene und einheit l iche 
Nationalkulturen sind und somit auch die strenge Einteilung in „europäisch" und 
,,außereuropäisch" aufweichen. 

Im Bereich Vermittlung hat inlVA auch einige community Projekte initiiert, bei denen 
sie die institutionel len Räume verlassen und sich zum Beispiel in dem das inlVA 
umgebenden Stadtteil Shoreditch begeben haben. In verschiedenen Workshops 
haben die beiden Künstler Shiraz Bayjoo and Jessica Harrington gemeinsam mit 
Bewohnern des Viertels die auseinanderklaffenden ökonomischen Strukturen der 
lokalen Umgebung des Rivington Places und den Menschen, die dort leben und 
arbeiten in filmischen Arbeiten dokumentiert. 105 Abschließend kann man dieses 
Vorgehen nur bewerten, wenn man Interviews mit al len Beteiligten führen würde, 
aber auf Grundlage der gegebenen Informationen verfolgt in lVA mit derartigen 
Projekten Grenzen zwischen Institution und Umgebung abzubauen. Die 
Teilnehmenden schlüpfen in die Rolle von „socio-economic historians, recording the 
stories of the people working and l iving in Shoreditch and their reflections on their 
economic futures, creating an archive of experiences, predictions, and hopes for the 
103 

URL: http://www.iniva.org/about_us/about_iniva/annual_reports/2007 _to_2008 (Stand: 25. Juli 
201 2), 
104 Vgl. URL: http://www.iniva.org/about_us/ (Stand: 25. Juli 2012). 
105 Vgl. URL: http://www.iniva.org/exhibitions_projects/2012/social_archive_two (Stand: 2. Juni 2013). 

41 



tuture of the area" 1 06 und werden somit zu Datensammlern und Experten für ihr 

eigenes Viertel, deren Ergebnisse in Form einer Ausstellung auf einem Festival der 

breiten Bevölkerung zugänglich gemacht werden. Wieder im Sinne der Contact Zone 

gesprochen, setzt sich diese Vorgehensweise für mehr Inklusion, Dialog und 

vielfältigere Übersetzung ein und nutzt dabei ein künstlerisches Medium. 

3.1 .3 Ähnlichkeiten und Unterschiede 

Al le drei Institutionen haben sich auf die Präsentation zeitgenössischer Ansätze 

konzentriert. Hierbei folgen sie sicherlich einem allgemeinen Trend, der darauf 
begründet ist, dass das Interesse an zeitgenössischer Kunst stetig wächst, was u.a. 
an der steigenden Anzahl und den wachsenden Besucherzahlen von Biennalen oder 
auch der documenta in Kassel abgelesen werden kann. Dabei sind zeitgenössische 
Strategien, die sich oftmals mit dem zeitgeschichtlichen Geschehen und der 
aktuellen politischen Situation auseinandersetzen, eine mögliche Herangehensweise, 
um Prozesse des Verhandelns von Dazugehören und Mitbestimmen, in einer immer 
noch hegemonial strukturierten globalen Kunstwelt, zu beeinflussen, die in der 
gegenwärtigen Zeit versucht, dem Anspruch gerecht zu werden, postkolonial, 
postmodern, transnational und global zu sein. Dieser Ansatz kann dazu beitragen, 
stark stereotyp geprägte Vorstellungen beim Publikum in Frage zu stellen. 
So bricht zum Beispiel die Arbeit von Otobong Nkanga in der Ausstellung „Objekt 
Atlas" im Weltkulturen Museum in Frankfurt mit der Annahme, dass die als aus 
Nigeria stammende Künstlerin mit der materiellen Kultur aus ihrem Heimatland 
vertraut sein müsste. Doch sie selbst sagt in einem Interview ü ber die Objekte, die 
sie im Museumsdepot sieht: 

And I realize then that I don't know all these things and yet I am from here. 1 don't even know some of 
the objects that are from where I come from! That is quite painful, standing in the Weltkulturen 
Museum's collection in Frankfurt looking at an object that comes from your next door neighbour and 
now knowing what it is about. That was one of the emotions I had to deal with when I arrived here, 
looking at these objects and realizing that I should be able to connect with them but that I cannot do so 
106 

URL: http://www.iniva.org/press/2012/social_archive_two (Stand: 2. Juni 2013) 

42 



directly because l've never seen them before. l've never heard anything about them. l've never 

experienced them. So coming here opened up many thoughts and many kinds of emotions. Fieldwork 

reflects who you are or where you come from.107 

Und so wählt sie als künstlerisches Ausdrucksmedium für ihre Arbeit „Object Atlas: 

War and Love Booty" und „Object Atlas: The currency affair"1 08 das edukative Plakat, 

in seiner rauen Ästhetik den aufklärerischen Plakaten angelehnt, wie sie auch für die 

Verbreitung von Information über Gesundheit oder Politik im öffentlichen Stadtraum 
in vielen Ländern Afrikas verwendet werden und zeigt darauf von ihr in der Hand 
gehaltene Objekte aus ihrer Heimatregion, wie Wurfmesser, Halsreifen oder 
Wertmesser aus dem Depot des Weltkulturen Museums mit ihrer jeweiligen 
historischen Bedeutung. Dies ist eine Form der Übersetzung in eine aktuelle Sprache 
und ermöglicht eine Art Neuaneignung der Objekte, ohne Themen wie Restitution 
von Objekten direkt zu bemühen. 
Bislang wurden diese Plakate nur in einem Kunstkontext ausgestellt. Stärker wäre 
ihre Wirkung, wenn sie tatsächlich öffentlich in den Herkunftsländern der Objekte 
plakatiert werden würden. Hier könnte sich auch eine Möglichkeit der Initiierung einer 
Contact Zone ergeben. 

Die Einbeziehung von Künstlern, Kuratoren oder auch Wissenschaftlern, die eine 
außereuropäische soziale Prägung mitbringen, ist ein weiteres einendes Element der 
Arbeit der Institutionen. Sie steht dem Sprechen über „die Anderen" entgegen und 
ermöglicht Neuverhandlungen. Allerdings nur, wenn, wie von Clifford für die Contact 
Zone gefordert, die Machtverhältnisse innerhalb des Dialograumes mitverhandelt 
werden. Denn schließlich ist es jeweils die Institution, die die Gäste einlädt, ihnen 
den Raum zuweist innerhalb dessen sie die inhaltlichen Repräsentation beeinflussen 
können und das kann von Mitgestalten über autonomes Handeln bis hin zu 
konfliktärem Ausverhandeln reichen. Es sind also oftmals die Nuancen auf die es 
ankommt, um zu entscheiden, ob es sich tatsächlich um eine Contact Zone handelt. 

1
'
117 

Commemorating absent Objects, in: Clementine Deliss (Hg.), Object Atlas, Bielefeld, Berlin 2012, 
S. 157. 
108 

Ebd. S. 496. 

43 



Neben dieser ähnlichen Grundtendenz gibt es auch eine Reihe von Unterschieden. 

so setzt inlVA in Ausstellungen seinen Schwerpunkt eher auf die bildende Kunst und 
Film, wohingegen das HKW eine Plattform für alle zeitgenössischen Künste ist, von 
Tanz über Musik und von Neuen Medien bis zu bildender Kunst und 

transdisziplinären Projekten, wobei für die einzelnen Formate des Hauses häufig 

Gastkuratoren aus europäischen und außereuropäischen Ländern eingeladen sind. 
Allein die Architektur mit der Konzerthalle, dem großen Foyer und den verschiedenen 
Ausstellungsflächen bietet sich für eine vielfältige Bespielung an. 

Wie bereits in den oberen Kapiteln erwähnt, ziehen beide Institutionen keine scharfe 
Trennlinie (mehr) zwischen der Präsentation von außereuropäischer und 
europäischer Kunst. Dies ist zum einen auf die Globalisierung in der Kunst, die 
transnationale Mobilität sowie die migratorischen Bewegungen von Künstlern aus 
außereuropäischen Staaten zurückzuführen, zum anderen auf ein aktives Bestreben, 
die Dichotomie zwischen Europa und den außereuropäischen Ländern, also nach 
Said der Konstruktion von Okzident versus Orient, aufzuheben. Diese 
Vorgehensweise setzt sich entschieden gegen das „Othering", der Konstruktion einer 
kulturellen Gruppe als „anders", die dazu dient, die Identität einer Wir-Gruppe davon 
abzugrenzen und somit zu konstituieren und politische Ausschlüsse zu rechtfertigen. 
Dass dies immer noch ein radikaler Ansatz zu sein scheint, zeigt sich daran, dass die 
beiden Institutionen allein dadurch, dass sie zeitgenössische Kunst aus aller Welt 
zeigen, immer noch eine Nische in den Kunstmetropolen London und Berlin 
besetzen. Das Weltkulturen Museum setzt sich von den beiden anderen Institutionen 
in sofern ab, als dass es die Sammlung des Museums ins Zentrum seiner Arbeit 
rückt. Alle Ausstellungen und Projekte gehen aus einer experimentellen Laborphase 
durch Beforschung der Sammlung des Museums hervor. Hierdurch entstehen extrem 
ortsbezogene Denkansätze und Arbeiten . So wurde die für manch ein 
Ethnologisches Museum als Last empfundene Sammlung zur Tugend und zur Basis 
allen Wirkens. Dabei werden sowohl zeitgenössiche bildende Künstler , als auch 
Modedesigner, Performancekünstler oder auch Wissenschaftler unterschiedlicher 
Disziplinen zu diesem Prozess eingeladen. Die Einbindung von außereuropäischen 
Akteuren, auch sogenannten „source community" Künstlern ist angestrebt, wurde 

44 



aber bislang, wie einige Kritiker bemängeln, nicht hinreichend verwirklicht. So gab es 

in den ersten beiden Ausstellungen jeweils nur einen Beitrag von insgesamt sieben 

respektive vier Beiträgen, der von einer Künstlerin bzw. Modedesignerin, jeweils aus 
Nigeria stammend, kam. Dies brachte dem Museum auch den Vorwurf ein, dass 
eine erneute Aneignung materieller außereuropäischer Kultur durch Europäer 
stattfindet, eine Kritik, die vor allem in Führungen ausgesprochen wurde. Positiv 

interpretiert, wird diese Vorgehensweise als Strategie für neue Wissensproduktion 

gewertet. 

Was das Weltkulturen Museum, das Haus der Kulturen der Welt und das Institute of 
International Visual Arts verbindet, ist ihre Ausrichtung auf Diskurs, was sich an dem 
vielfältigen Vermittlungs- und Begleitprogramm mit Lectures, Talks, Diskussionen 
und Workshops zeigt. Doch hier könnte allen ein mutigerer, in den Worten von 
Carmen Mörsch gesprochen „transformativer" Ansatz zur Demokratisierung der 
Institutionen beitragen, wenn nicht gar zur Herstellung einer Contact Zone führen. 

3.2 Fallstudie I I :  Interviews mit drei Expertinnen aus dem Bereich der 

vermittlerischen und künstlerischen Praxis 

3.2.1 Einschätzungen zur Anwendbarkeit der Contact Zone in der Praxis 

I n  diesem letzten Kapitel erfolgt ein zweiter Abgleich der Theorie mit der Praxis. 
Hierfür habe ich Interviews mit drei Expertinnen, namentlich Sophie Goltz, Nora 
Landkammer und Kristina Leko geführt, die an der Schnittstelle von Vermittlung, 
Kuration und künstlerischer Praxis arbeiten. Alle drei sind mit dem aktuellen 
theoretischen Diskurs vertraut. Sie haben sich in ihrer Praxis kritisch mit den Themen 
Migration, Integration und Repräsentation auseinandergesetzt und sind besonders 
an der Auslotung des Potentials und der Grenzen dieser Themen im künstlerisch/ 
vermittlerischen Kontext interessiert. 

45 

-



Diese drei Expertinnen wurden ausgewählt, um das Thema mit drei 

außerinstitutionellen Stimmen aus dem Feld zu komplementieren. Sophie Goltz ist 

Kuratorin und Kunstvermittlerin , Nora Landkammer Kunstvermittlerin und 

wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institute für Art Education und Kristina Leko freie 

Künstler in. 

Nora Landkammer109 ist der Anwendung des Begriffes der Contact Zone auf die 
Praxis gegenüber eher skeptisch eingestellt, da sie ihn häufig in verharmlosender 
Weise gebraucht sieht und in ihrer Wahrnehmung, gerade in der Diskussion in 
Museen der Begriff häufig eher dazu dient, nicht über Machtverhältnisse zu reden, 
sondern eine gewisse progressive Schwammigkeit bietet. 1 10 Sie findet den Begriff im 
Prinzip interessant, aber sie arbeitet nicht damit und schließt sich Boasts 
Formulierung an: 

First, 1 realized that in trying to explain to Jim what the museum as Contact Zone meant, my 
explanations were themselves somewhat confused and disjointed. 1 realized that my conception of the 
Contact Zone was full of holes and inconsistencies. Second, that when I had given Jim a somewhat 
reasonable description of a Contact Zone, his reply was simply that the concept seemed quite 
"clinical" to him.1 1 1  

Auch für Sophie Goltz1 1 2 gehört der Begriff der Contact Zone eher in den Diskurs als 
in die Praxis. Ihrer Meinung nach bezieht er sich auf die Praxis oder auf Ebenen der 
Praxis, aber seine Anwendbarkeit bezweifelt sie. In Bezug auf den 
multiperspektivischen Ansatz der Contact Zone sieht sie das Problem, dass gerade 

109 Nora LANDKAMMER, Kunstvermittlerin und wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institute für Art 
Education, ZHdK. Studium Kunst und Kommunikative Praxis sowie Hispanistik in Wien; Tätigkeit in 
der Kunstvermittlung bei der documenta 12 und in der Kunsthalle Wien. Am IAE arbeitet sie in 
Forschungs- und Entwicklungsprojekten im Feld Vermittlung in Museen und Ausstellungen. 
110 Vgl. Interview mit Nora LANDKAMMER, 11. September 2012, S. 6. 
1 1 BOAST, neocolonial collaboration: Museum as Contact Zone Revisited, a.a.O., S. 66. 
112 Sophie GOL TZ, Kuratorin und Kunstvermittlerin ( documenta 12 und documenta 11, Projekt 
Migration, u.a.), lebt in Berlin und arbeitet am Neuen Berliner Kunstverein n.b.k. Sie beschäftigt sich 
mit der Geschichte der Kunstvermittlung im Kontext politischer Konzeptionen von Kultur und Bildung 
arn Beispiel der documenta. 

46 



kulturelle Räume immer homogener werden. Ihrer Meinung nach ist die Gesellschaft 
heutzutage multiperspektivisch, aber der Kulturraum zeichnet ein gegenteiliges Bild, 

da er immer homogener wird. Homogenität bezieht sie hierbei auf die Gruppe 

derjenigen, die die Verantwortung im Kulturbetrieb haben. 1 1 3 Sie sieht einen 
gesellschaftlichen Konflikt sichtbar oder unsichtbar im Alltag angesiedelt und stellt die 
Frage, warum man den Konflikt im Museum haben möchte. Ein möglicher 
Zwischenraum würde sich ergeben, wenn man im Museum einen Raum herstellen 

könnte, der eine Erfahrungsebene ermöglicht, die im Konflikt im Alltag dort nicht 
möglich ist. Aber grundsätzlich fände sie es besser, den Konflikt in der Gesellschaft 

zu leben. 1 14 

Goltz würde die Contact Zone als etwas verstehen, das bewusst mit sozialen 
Verhältnissen im Raum umgeht und dabei auch die symbolische Aufladung des 
Kunstraumes mitverhandelt, der sich auf die Praxis und den Alltag in den 
I nstitutionen auswirkt. Sie warnt davor, institutionelle Konflikte, die durch vorhandene 
Hierachien zwischen Vermittlern und lnstitutionsleitung vorhanden sind , 
auszuklammern. 1 15 

Kristina Leko1 1 6  wiederum sieht ihre Arbeit eng verbunden mit dem Begriff der 
Contact Zone und verweist auf die von ihr verfassten „ethischen Grundregeln für 
Künstler/innen". Im besonderen die folgenden drei: 

REGEL 4 Mache deine Arbeit/Aktivität/Ereignisse für alle zugänglich. Beziehe jene ein, die 
normalerweise ausgeschlossen sind. [ ... ] REGEL 5 Beziehe die Menschen vor Ort so weit wie möglich 
In den kreativen Prozess ein. Übergib ihnen die KontrolleNerantwortung über die Form ihrer 

11J- Vgl. Interview mit Sophie GOL TZ, 20. August 2012, S. 11. 
114 v gl. ebd., S. 12. 
11s 

V gl. ebd., S. 13. 
1 16  Kristina LEKO, 1966 in Zagreb, Kroatien geboren. Seit 1989 kontinuierliche künstlerische Praxis: 
Ausstellungen, Kunstprojekte. 1996 bis 2001 arbeitete sie als Autorin und freie Publizistin in Kroatien 
und veröffentlichte zahlreiche Artikel in kroatischen Kunst- und Kulturzeitschriften sowie Zeitungen. 
Sie erstellte Rundfunkbeiträge in Kunstprogrammen des Fernsehens und beschäftigte sich mit 
kritischem Nachdenken und Überlegungen zu alternativen Kunstformen und neuen nicht­
institutionellen Kunst- und Kulturproduktionen. 1999 bis 2001, Lehrauftrag an der Akademie der 
Bildenden Künste der Universität Zagreb. 2001 Umzug nach Deutschland wegen 
Familienzusammenführung. 

47 



Repräsentation. Lass sie entscheiden, wie sie aussehen möchten, was sie sagen. Erkläre so viel wie 

möglich über die Zusammenhänge, in/mit denen du arbeitest. Stelle nichts aus, womit die Menschen 

unzufrieden sind oder dem sie gleichgültig gegenüberstehen. ErarbeiteNerdiene dir das Recht, Bilder 

und Dokumente von Menschen zu zeigen, indem du sie beteiligst und persönliche Beziehungen zu 

ihnen unterhältst. [ ... ] REGEL 7 Schaffe Kunstwerke in einem Umfeld, wo diese üblicherweise nicht 

entstehen. Zeige sie in einer Umgebung, die gewöhnlich solche Dinge nicht sieht. 1 1 7  

Weiter geht sie davon aus, dass die Befolgung dieser Regeln eine optimale 
Voraussetzung für eine Contact Zone ergeben. In ihren Projekten hat sie oft 
Menschen in Museen oder auch Theater gebracht, die zuvor noch nie dort waren. 
Dies versteht sie als Ermöglichung einer Contact Zone, bei der es ihr auch um 
kulturelle Demokratie geht, die sich gegen die elitäre Dekadenz des Kunstbetriebs 
wendet und zu einem niedrigschwelligeren Zugang zu Kultur beiträgt. 118 

Auch wenn sich Nora Landkammer und Sophie Goltz vom Begriff der Contact Zone 
in ihrer Praxis im Grunde distanzieren, so möchte ich dennoch auf einige 
Wesenszüge ihrer Praxis eingehen, die ich für den Rahmen dieser Arbeit als wertvoll 
erachte und die meines Erachtens auch in dem Diskurs um die Contact Zone zu 
verorten sind. 

3.2.2 Motivation und Definition der eigenen Rolle 

Zu den Motivationen für Praxis von Goltz, Landkammer und Leko gehören 
„Wissensproduktion" und „Empowerment". So interessiert Nora Landkammer an 
Vermittlungsprojekten, welche Arten von Zusammenarbeit, von Austausch und von 
gemeinsamer Wissensproduktion sich entwickeln lassen. Ein Vermittlungsprojekt, 
das im Zentrum des Interviews stand, war der „Bleibeführer"119

, den sie im Rahmen 

117 

K • t· ns ma LEKO, URL: http://www.kristinaleko.net/Leko_Ethik.pdf (Stand: 12. Januar 2013). 
118 Vgl. lnteview mit Kristina LEKO, 11. Oktober 2012, S. 12. 
119 Der Bleibeführer Zürich ist ein Orientierungsbuch für Zürich. Viele im Atelier [Name der Gruppe 
zurn Zeitpunkt des Projektes, Anm. der Verfasserin] kennen die Schwierigkeiten, keine Informationen 
zu bekommen. Das Buch gibt Meinungen von Flüchtlingen wieder, die anderen Flüchtlingen mit 

48 



von „Kunstvermittlung in Transformation" 120 in Kooperation m it drei Organ isationen, 

dem Museum für Gestaltung Zürich , der Autonomen Schule Zürich und dem Institute 

tor Art Education der Züricher Hochschu le  der Künste , du rchgeführt hat. Der 

" Bleibeführer" entstand als kol lektives Projekt im Rahmen der Ausste l lung „Global 

Design" am Museum für Gestaltung Zürich . 

Ihre Rolle wurde im laufe des Projektes zunehmend d ie einer Vermittlerin zwischen 

der Gruppe und dem Museum. H ierfür sieht sie den Begriff der „rad ical d ip lomacy"1 21 

von Janna Graham als passend, den sie so zu denken versucht, ,,dass das Rad ikale 

an der Diplomatie in dem Fall ist, dass man immer noch versucht festzu legen ,  was 

d ie eigene Position innerhalb des Projektes ist. S ich n icht auf wechselseitige 

lnteressensvertretung einzulassen, sondern dabei permanent eine eigene Position 

zu suchen und h ineinzubringen ." 122 Diese wie von Carmen Mörsch und Eva Sturm 

bezeichnete „Vielstimmigkeit" , deren d ie Kunstvermittler mächtig sein müssen ,  sol l 

auf lange S icht dazu beitragen ,  ,,dass das Museum eine öffentliche Sphäre b i ldet, in  

der e ine andere Art der Vielstimmigkeit d ie Hand lungen strukturiert." 1 23 Dieser Ansatz 

ist übereinstimmend mit dem kritischen Ansatz der New Museology. 

Erfahrungen und Information helfen können. Die Ateliergruppe teilt im Bleibeführer Zürich ihr Wissen 
über die Stadt mit anderen Flüchtlingen und Bewohnern von Zürich. 
Bernadett SETTELE, Carmen MÖRSCH et al., in: Kunstvermittlung in Transformation. Perspektiven 
und Ergebnisse eines Forschungsprojektes, Zürich 2012, S. 212. 
120 Vgl. zur Arbeit des ANTIKUL TIATELIERS die Beiträge .Kunst gegen die Fremdmacherei" von 
Nistiman ERDEDE und der Ateliergruppe und „Atelier. Ein Dialog über die Zusammenarbeit" von 
Felipe POLANIA und Nora LANDKAMMER, ebd. 
121 Janna GRAHAM, Un-role-ing the Educational Role of the Museum: Toward a radical diplomacy?, 
Vortrag an der Annual Conference der Association of Art Historians, Location: the Museum, the 
Academy and the Studio, London 2008. 
122 Vgl. Interview LANDKAMMER, S. 3. 
1
23 Carmen MÖRSCH, Eva STURM: Vermittlung - Performance - Widerstreit, in: Art Education 
Research, Zürich Dezember 2010, Jg. 1 (2), S. 5, 
URL: http://iae.zhdk.ch/fileadmin/data/iae/documents/ Art_ Education _Research_ 1 _2 _ hubin.pdf 
(Stand: 22. Februar 2013). 

49 



Grundlegend für die Arbeit von Landkammer und Leko ist der Begriff des 
„Empowerments". Wie in der Contact Zone geht es hierbei um das Teilen von 

Autorität und Entscheidungsmacht. So ist die Arbeit des Ateliers auf dem 

Grundgedanken der Pädagogik der Unterdrückten von Paulo Freires aufgebaut, in 
deren Zentrum das „Erkennen von Mechanismen und Faktoren der sozialen 
Ausgrenzung im Hinblick auf Wege zum Empowerment [ist. ]  Empowerment wird 
betrachtet als die Anstiftung zur (Wieder-)Aneignung von Selbstbestimmung über 
Umstände des eigenen Lebens". 1 24 

Für Leko muss ein Projekt den Teilnehmern ermöglichen, einen eigenen Sinn und 
Handlungsraum zu finden . So p lant sie zum Beispiel das Projekt 
„Auflösungsgesellschaft: Opelwerk war ich", bei dem sie über zwei Monate in einem 
open space mit Menschen zusammenarbeiten möchte, die von der Schließung des 
0pelwerks in Bochum betroffen sind. Geplant ist ein Programm mit Workshops, 
Seminaren und Vorlesungen, das darauf abzielt, die Teilnehmenden zu ermächtigen, 
über ihre persönliche, professionelle und kulturelle Identität nachzudenken. 1 25 Sie 
schafft folglich den Rahmen für einen Verhandlungsraum, in dem für die von 
Arbeitslosigkeit Betroffenen etwas Neues entstehen kann. 

3.2.3 Communityarbeit 

Alle drei lnterviewpartnerinnen führen oftmals Projekte mit Menschen durch, die 
alleine keinen oder nur einen erschwerten Zugang zu Kunst und Kultur haben. Doch 
Goltz warnt davor, dass gerade die Einbeziehung von Menschen mit 
Migrationshintergrund in Deutschland in Multikulti-Kitsch abrutscht und sich dabei 
das Hauptnarrativ nicht ändert. "1 26 

124 SETT •• 
ELE, MORSCH, Kunstvermittlung in Transformation, a.a.O., S. 214. 

125 Kristina LEKO, unveröffentlichtes Konzept "How do people live?". 
12!) Vgl. GOL TZ, Interview, S. 3 

50 



Nora Landkammer verwehrt sich ebenfalls gegen sämtlichen Multikulti-Kitsch und hat 
sich in ihrem Communityprojekt antikultiATELIER zur Grundregel gemacht, gegen 
bestehende Machtverhältnisse innerhalb der Gruppe zu arbeiten, was sie allerdings 

als eine Art permanente Arbeit ansieht. Nach dem Projekt „Bleibeführer" hat die 
Gruppe beschlossen, sich in einem Kollektiv zu organisieren, in dem alles 
gemeinsam entschieden wird und alle in der gleichen Position sind. 

Doch auch hier kommt es immer wieder dazu, dass die Sprache Ausschlüsse produziert - bspw. in 

Diskussionen oder jetzt zum Beispiel: Wir wurden nach Wien eingeladen und es hätten eigentlich nur 
die fahren können, die eine Bewilligung haben. Diese Machtverhältnisse ziehen sich ständig durch 

und es geht für mich darum immer wieder Möglichkeiten zu finden, sie zu verschieben, konstant und 
das gelingt nicht immer. 127 

Doch gerade da sich Landkammer ü ber diese Ausschlüsse bewusst ist und diese 
auch innerhalb der Gruppe diskutiert werden, g ilt hier das Prinzip der von James 
Clifford beschriebenen „uneven reciprocity". Die bestehenden ungleichen 
Machtverhältnisse werden hier nicht außer Acht gelassen, sondern immer wieder 
neuverhandelt. 

Auch Kristina Leko verweist auf die ungleichen Machtverhältnisse innerhalb ihrer 
Projektgruppen. Auch wenn sie Wert auf Gleichwertigkeit und Austausch legt, so darf 
nicht vergessen werden, dass sie häufig mit sozial schwachen Gruppen 
zusammenarbeitet und es zum Beispiel zu einem Bildungsgefälle kommt. Dies wird 
allerdings nicht verschwiegen und nivelliert, vielmehr setzt Leko ihre Kenntnisse 
gezielt für die Gruppe ein und zieht andererseits auch Erkenntnisse aus der 
Gruppe_ 12s 
Offenheit innerhalb des Projektverlaufes, wodurch die Möglichkeit entsteht, dass 
etwas völlig Neues entstehen kann, ist auch für Sophie Goltz entscheidend. Und 
welche Auswirkungen eine große Offenheit auf den Prozess haben kann, machte sie 
an dem „Projekt Migration"129 deutlich. Im laufe des Projektes, in dem sich die 
127 

LANDKAMMER, Interview, S. 5. 
128 

Vgl. LEKO, lnverview, S. 7. 
129 Vgl. URL: http://www.projektmigration.de/content/ausstellung.html (Stand: 22. Februar 2013). 

5 1  



Gruppe, bestehend aus Vermittlern, die aus unterschiedlichen gesellschaftlichen 

Kontexten Kölns stammten, mit Arbeiterstreiks und Hausbesetzungen 

auseinandergesetzt hatte, kam es zu einem Punkt, an dem die Gruppe gegen ihre 

eigenen prekären Arbeitsbedingungen rebellierte. Dies war für die Leitung der 

Gruppe überraschend und rief einen ernsthaften Konflikt hervor, aber innerhalb des 

Prozesses für die Vermittler einer der wichtigsten Momente. Die Vermittler haben 

sich selbst eine Stimme gegeben. 1 30 

3.2.4 Konflikte 

D ass ihre Arbeit nicht ohne Reibungen auskommt, berichten alle drei 
lnterviewpartnerinnen. Leko würde es nicht Konflikte, sondern eher Spannungen 
nennen, doch diese sind für ihre Arbeit essentiell, gerade wenn man Menschen in 
Institutionen bringt, die dort normalerweise nicht dazugehören. So schildert sie ein 
Erlebnis, das sie während eines Projektes in Kooperation mit der Volkshilfe und der 
Seeession in Wien hatte. Zunächst musste sie für freien Eintritt für die Menschen 
kämpfen, die von der Volkshilfe kamen und mit denen sie eine Führung in der 
Seeession durchführen wollte. Die Führung wurde von Seiten der Seeession 
dokumentiert, aber die Institution wollte später die Dokumentation nicht an Kristina 
Leko aushändigen, da sie sich nicht mit den entstandenen Bildern identifizieren 
konnte: Die Darstellung von Menschen in schmutziger Arbeitskleidung in den 
„geweihten Hallen" . 131  

Hier hat die Institution ihre Machtposition voll ausgespielt und sich gegen 
Kommunikation verweigert. Somit ein gescheitertes Beispiel für eine Contact Zone. 

Es ist sicherlich noch ein langer Weg hin zu der Vision der Demokratisierung der 
Kultur- und Kunstinstitutionen. Jedoch können kritische, reflexive Projekte ihren 
kleinen Teil dazu betragen. Es ist hierbei wichtig darauf zu achten, dass Institutionen 
Widerständige Potentiale nicht vereinnahmen und instrumentalisieren und damit ihre 
30 Vgl. GOL TZ, Interview, S. 4. 

131 Vgl. LEKO, Interview S. 14. 

52 

-



eigene Transformation vermeiden . Carmen Mörsch fordert zur „Kunstvermittlung als 

Widerstreit auf', d ie sie folgendermaßen defin iert: 

Kunstvermittlung als Widerstreit ist, 
_ wenn sie gegen existierende und unhinterfragte Machtmechanismen arbeitet. 

_ wenn sie dazu verhilft, mehr zu sehen, wie die Dinge gebaut und gestrickt sind. 

_ wenn sie sämtliche Beteiligten als „relative Subjekte" begreift. 
_ wenn sie nicht die großen Emanzipations-Erzählungen fortsetzt, sondern sich als Teil der Struktur 

begreift, der sich selbst immer wieder befragen muss und überprüfen muss, ob nicht in den blinden 

Flecken sich wieder neue hegemoniale Formen breit machen.1 32 

4. Fazit und Ausblick 

Das Konzept der Contact Zone in al l  seinen von Clifford geofrderten Dimensionen ist 

s·ehr komplex. Doch gerade d iese Komplexität d ient als bedeutungsvolle Grundlage, 

einen Handlungsraum jenseits einer neokolonialen Zusammenarbeit zu eröffnen.  

Auch wenn ,  wie Boast anmerkt, d ie unbestreitbare Gefahr besteht, dass der Begriff 

verwässert und entpol itisiert rein als wohlkl ingende PR-Strategie verwendet wird , so 

hi lft das Konzept, d ie eigene Arbeit immer wieder kritisch zu überprüfen und zu 

reflektieren,  auch wenn sich keine d i rekten Handlungsanweisungen aus der Theorie 

ableiten lassen . 

Die Analyse hat gezeigt, dass die Repräsentationsstrategien von Weltku lturen einem 

stetigen Wandel unterworfen sind. Keine der d rei untersuchten l ns itutionen, das 

Weltku lturen Museum ,  das Haus der Ku lturen  der Welt und das I nstitute of 

International Visual Arts, verwendet expl izit den Begriff der Contact Zone, aber ein ige 

der Strategien konnten mit ihm in Verbindung gebracht werden. 

So l iegt der Vermittlungsarbeit von al len d rei Institutionen zu Grunde, dass sie sich 

mit gegenwartsrelevanten Themen und ih rer Repräsnetation in unserer kultu re l l  

132 C .. 
armen MORSCH, Museum as a Public Sphere. Performing the Museum, Konferenz am 

Kunstmuseum Lentos 18.-19. April 2008, Mörsch, Carmen; Sturm, Eva, 2007, 
URL: http://transform.eipcp.net/Actions/discursive/performingmuseum#redir (Stand: 28. April 2013). 

53 



komplexen Gesellschaft durch temporäre Ausstellungen auseinandersetzen. 1 33 

Hierbei wird auf die Vielstimmigkeit, in den Worten von Clifford „inclusion, integrity, 
dialogue, translation, quality, and control" 1 34 sei es durch eingeladene Künstler, 

Kuratoren oder Teilnehmern in Vermittlungsprojekten großen Wert gelegt. Hierdurch 
eröffnet sich die Chance für die Institutionen, ein offener Dialograum zu werden, der 

den sich wandelnden Bedürfnissen der Gesellschaft auf demokratische Art begegnet. 
Denn um die Relevanz von kulturellen Institutionen zu sichern, kann es nur darum 
gehen, Diskussions- und Experimentierräume jenseits der hegemonialen 
Deutungshoheit zu schaffen, in denen sowohl Vergangenheit als auch Gegenwart 
und vielleicht sogar Zukunft neu verhandelt werden können. 
Dem Experiment ist das Scheitern immanent und in unserer Zeit, in der sich alle 
Handlungen an messbaren Erfolgsfaktoren zu orientieren haben, zeugt es von einer 
großen Weitsicht und Offenheit, wenn das potentielle Scheitern als Chance 
verstanden und zugelassen wird. 
Doch vielleicht geht das alles noch nicht weit genug. Vielleicht muss die Arbeit von 
Kulturinstitutionen, im Besonderen von Museen, die weiterhin in der autoritären 
Position sind, die das Expertenwissen für sich beanspruchen und auch über den 
Umgang mit Objekten sowie Resourcen entscheiden, sogar noch viel weitreichender 
die Kontrolle über all diese Refugien abgeben, um tatsächlich aus den neokolonialen 
Strukturen auszubrechen. 1 35 Das Experiment als Methode bleibt jedoch ein guter 
Anfang. 

Natürlich stehen alle, auch die untersuchten Institutionen, unter 
Rechtfertigungsdruck, da sie sich im Parcours der jeweiligen Kulturpolitik bewegen. 
Es wäre auch äußerst elitär gedacht und gerade aus dem eigenen Selbstverständnis 
heraus nicht nachvollziehbar, wenn sie nicht versuchen würden, ein möglichst breites 
Publikum zu erreichen. Und so setzen sie für dieses Ziel auf verschiedene 
Strategien. Sei es die Arbeit aus den Wänden der lnsitution hinauszuverlagern oder 
auch Workshops mit verschiedenen Gruppen zu initiieren. Hierbei muss allerdings 

133 Vgl. CLIFFORD, Museum as Contact Zones, a.a.O., S. 210. 
134 

CLIFFORD; Museum as Contact Zones, a.a.O., S. 214. 
135 Vgl. BOAST, neocolonial collaboration: Museum as Contact Zone Revisited, a.a.O., S.67. 

54 



immer darauf geachtet werden, die nun einmal bestehenden Machtverhältnisse nicht 

zu verschleiern, sondern mitzuverhandeln. Nur dann wird aus einer paternalistischen 

Einladungspolitik eine partnerschaftliche Zusammenarbeit, die politische Schlagkraft 

besitzt und in die Gesellschaft hineinwirken kann. Und aus Teilnehmern werden 
Nutzer und Gestalter von Institutionen. Dabei kann es, wie lrit Rogoff schreibt, von 
Vorteil sein, wenn die Vermittlungsarbeit Themen aufgreift , die selbst zur 
Antriebskraft werden 1 36

. 

Sie geht sogar noch einen Schritt weiter und möchte 

über education als all jene Orte nachdenken, zu denen wir Zugang (access) haben. Und Zugang [ ... ) 

ist die Fähigkeit, die eigenen Fragen zu formulieren, im Gegensatz zu jenen, die einem im Namen 
eines offenen und partizipatorischen demokratischen Prozesses gestellt werden, da offensichtlich ist, 
dass jene, die die Fragen formulieren, auch das Spielfeld bestimmen.1 37 

Die verhaltene Reaktion auf die Frage der Umsetzbarkeit der Contact Zone in der 
Praxis der Vermittlung von Sophie Goltz und Nora Landkammer ist vor dem 
Hintergrund der Analyse nicht ü berraschend. Eine gewisse Skepsis ist sicherlich 
einem Begriff gegenüber auch angebracht, der von vielen Seiten bereits vereinnahmt 
wurde. Sie haben andere Begrifflichkeiten für ihre kritische Praxis gefunden. 
Was bei allen drei Positionen wichtig erscheint ist, dass sie mit ihrem Handeln für 
eine heterogene und pluralistische Wissensproduktion stehen. Al le drei 
Praktikerinnen verstehen ihre Arbeit als Aushandlungsprozess, den sie nicht von 
außen moderieren, sondern in den sie integriert sind. Sie sind selbst eingebunden in 
das gemeinsame Lernen und Verlernen und versuchen marginalisierte Narrative dem 
Kanon der Mehrheitsgesellschaft gegenüberzustellen. Hierbei spielt das verändernde 
Moment des Konfliktes eine entscheidende Rolle. 

Damit Vermittlung den Ansprüchen begegnen kann, Repräsentationsstrategien in 
Institutionen kritisch zu verhandeln, muss meiner Ansicht nach ein Interesse daran 
bestehen, die Institutionen tatsächlich verändern zu wollen, sprich transformativ zu 
136 Vgl. lrit ROGOFF, Wenden, in: educational turn, Handlungsräume der Kunst- und 
Kulturvermittlung, schnittpunkt, Beatrice Jaschke, Nora sternfeld (Hg.), Wien, Berlin 2012, S. 42. 
1�7 Ebd. S.42. 

55 

-



sein. Hierfür ist es notwendig, die immer noch in großen Teilen bestehenden 

Machtverhältnisse in den Institutionen zu ändern, in denen Vermittlungsabteilungen 

ein randständiges Dienstleistungsdasein führen und diesen oftmals die Aufgabe der 
reinen Wissensvermittelung zuteil wird oder sie sich für mehr Inklusion und Öffnung 
einsetzen sollen. 
Hier gilt es, die Gunst der Stunde zu nutzen und für Veränderungen einzutreten. Die 
verstärkte Aufmerksamkeit, die der Vermittlung gerade zuteil wird, auch wenn die 
Gründe hierfür teils einer fraglichen, neoliberalen Logik entspringen 138

, sollte von den 
Vermittelnden zur Stärkung der eigenen Position und für die Schaffung neuer 
Handlungsräume genutzt werden. Erst dann kann Vermittlung auch tatsächlich 
genuine Contact Zones initiieren. 

138 Vgl. URL: http://www.unesco.org/new/fileadmin/MUL TIMEDINHQ/CL T/CL T/pdf/ 
Arts_Edu_RoadMap_en.pdf (Stand: 3. Juni 2013). 

56 



Literaturverzeichnis 

Hans BEL TING, Das Museum. Ein Ort der Reflexion, nicht der Sensation, in: Hans 
BEL TING: Szenarien der Modeme. Kunst und ihre offenen Grenzen, Hamburg 2005 

Robin BOAST, Neocolonial Collaboration: Museum as Contact Zone Revisited, in: 
Museum Anthropology, Vol. 34, lss.1 

Marfa do Mar CASTRO VARELA, Nikita DHAWAN, Breaking the Rules, Bildung und 
Postkolonialismus, in: Carmen MÖRSCH, FORSCHUNGSTEAM DOCUMENTA 12 
VERMITTLUNG (Hg.), Kunstvermittlung 2. Zwischen kritischer Praxis und 
Dienstleistung auf der documenta 12. Ergebnisse eines Forschungsprojekts, Zürich -
Berlin 2009, S. 339-353 

Marfa do Mar CASTRO VARELA, Nikita DHAWAN, Postkoloniale Theorie. Eine 
kritische Einführung, Bielefeld 2005 

la in CHAMBERS and Lidia CURTI (Hg.), The Post-Colonial Question. Common 
Skies, Divided Horizons, London, New York 1996 

James CLIFFORD, Museum as Contact Zones, in: ders., Routes. Travel and 
Translation in the Twentieth Century, London 1997 

Alfred GELL, Art and Agency. An Anthropological theory, Oxford 1998 

Janna GRAHAM, Un-role-ing the Educational Role of the Museum: Toward a radical 
d iplomacy?, Vortrag an der Annual Conference der Association of Art Historians, 
Location: the Museum, the Academy and the Studio, London 2008 

Stuart HALL, Preface, Changing States, London 2004 

57 

-



Belinda KAZEEM, Charlotte MARTINZ-TUREK, Nora STERNFELD, Vorwort, in: dies. 

(Hg . ), Das Unbehagen im Museum. Postkoloniale Museologien, Wien 2009 

Susanne KUDORFER, Nora LANDKAMMER, microsillons, Bernadette SETTELE, 
Arbeiten in und an Institutionen, in Kunstvermittlung in Transformation, Perspektiven 

und Ergebnisse eines Forschungsprojektes, Bernadett SETTELE und Carmen 
MÖRSCH (Hg. ), Zürich 2012 

Anja LAUKÖTTER, Von der "Kultur" zur "Rasse" - vom Objekt zum Körper? in: Anja 

LAUKÖTTER: Von der "Kultur" zur "Rasse" - vom Objekt zum Körper?, Bielefeld 
2007 

George E. MARCUS, Michael M. J. FISCHER, Anthropology as Cultural Critique. An 
Experimental Moment in the Human Sciences, Chicago, London 1986 

Ariede MIGLIAVACCA, Timeline, Changing States, London 2004 

Carmen MÖRSCH, Sich selbst wiedersprechen. Kunstvermittlung als kritische Praxis 
innerhalb des educational turn in curating, in: educational turn, Handlungsräume der 
Kunst- und Kulturvermittlung, schnittpunkt, Beatrice Jaschke, Nora Sternfeld (Hg. ), 
Wien, Berlin 2012 

Carmen MÖRSCH, Eva STURM: Vermittlung - Performance - Widerstreit, in: Art 
Education Research, Zürich Dezember 2010, Jg. 1 (2) 

Otobong NKANGA in: Objekt Atlas Feldforschung im Museum, Clementine Deliss 
(Hg.), Bielefeld, Berlin 2012 

Mary Louise PRATT, Arts of the Contact Zone, in: Profession 91, New York 1991 

Mary Louise PRATT, Imperial Eyes, Travel and Transculturation, New York 1992 

58 

- -- -- - - ---------- --� 



sally PRICE, Paris Primitive, Jacques Chirac's Museum on the Quai Branly, Chicago 

2007 

paul RABINOW, Objekt Atlas. Feldforschung im Museum, Clementine Deliss (Hg. ), 
Frankfurt 2012 

Anette REIN, Ansichtssachen. Perspektiven der Arbeit am Museum der Weltkulturen, 

Frankfurt am Main, in: Ansichtssachen. Ein Lesebuch zu Museum und Ethnologie in 
Frankfurt am Main, Frankfurt 2004 

Marion ROCKER, ( Post- )Koloniales Ausstellen? Betrachtungen zu der 
Dauerausstellung „Süd-, Süostasien und Himalayaländer: Götterbilder" im 
Völkerkundemuseum Wien, Masterarbeit Universität Wien 2010 

Edward W. SAID, Culture and lmperialism, London 1993 

Edward W. SAID, Orientalism, London 1978 

Jette SANDAHL, Ein fortwährender Prozess der Aussöhnung, in: FLIERL/ 
PARZINGER, Humboldt-Forum Berlin, Theater der Zeit, Berlin 2009 

Jette SANDAHL, The lncluded Other - the Oxymoron of Contemporary 
Ethnographie Collections? Museums as institutions of colonial power, No.4, Forum 
for Anthropology and Culture 

Anna SCHMID, Die Institution „Ethnologisches Museum". Historische Altlasten und 
innovative Möglichkeiten in : Elfriede HERMANN, Karin KLENKE, Michael 
DICKHARDT (Hg. ), Form, Macht, Differenz, Motive und Felder ethnologischen 
Forschens, Göttingen 2009 

Anna SCHMID, The ethnological museum: another crisis and possible 
consequences, No.4 Forum for Anthropology and Culture 

59 



Bernadett S ETTE L E ,  Carmen MÖRSCH et a l . ,  i n :  Kunstvermitt l u ng  i n  

Transformation . Perspektiven und Ergebn isse eines Forschungsprojektes , Zürich 

201 2  

Gayatri C .  SPIVAK: Outside i n  the Teaching Machine, London , New York 1 993 

Nora STERNFELD, Der Taxispielertrick, Vermittlung zwischen Selbstregu l ierung und 

Selbstermächtigung, i n :  schnittpunkt (Hg . ) ,  Wer spricht? Autorität und Autorschaft in  

Ausstel lungen, Wien 2005 

Nora STERNFELD, Erinnerung als Entled igung,  i n :  Das Unbehagen im Museum .  

Postkoloniale Museologien, Schnittpunkt (Hg.) ,  Wien 2009 

Nora STERNFELD,  Kontaktzonen der Geschichtsverm ittlu ng ,  Transnationa les 

Lernen über  den Holocaust i n  der  postnazistischen M igrationsgesel l schaft, 

Disseration , Wien 201 2 

Eva STURM, Von Kunst aus, Kunstvermittlung mit Gi l les Deleuze, Wien 201 2  

Franz Josef TH I EL, Zur neueren Geschichte des Museums fü r Völkerkunde, i n :  

Ansichtssachen.  Ein Lesebuch zu Museum und Ethnolog ie in Frankfurt am Ma in ,  

Frankfurt 2004 

Andrea WITCOMB, Re-imag in ing the museum:  Beyond the mausoleum,  London 

2003 

Webseiten: 

http://anthropologie.kunstkamera . ru 

http://arch iv.hkw.de/external/de/profi l/das_hkw/c_index.html/ 

60 



http://eipcp.net 

http://journal-ethnologie.de 

http://project1975.smba.nl 

http://www.hkw.de 

http://www.iniva.org 

http://www.kristinaleko.net 

http://www.projektmigration.de 

http://www.trafo-k.at/download/Maria_do_Mar_Castro_ Varela_BREAKING.pdf 

http://www.unesco.org/new/fileadmin/MUL TIMEDIA/HQ/CL T/CL T/pdf/Arts_Edu_ 
RoadMap_en.pdf 

http://www.welt.de/welt_print/article1858177/Abschied-vom-intellektuellen­
Kolonialismus.html 

http://www.weltkulturenmuseum.de 

6 1  



Lebenslauf - Stephanie Endter 

Geboren am 28. August 1979 in München, Deutschland 

Kontakt: stephanie _ endter@web.de 

Ausbildung 

Okt 2010 - Juli 2012 

Sept 1999 - Juli 2002 

postgradualer Masterlehrgang für Ausstellungstheorie & 
Praxis ecm/ educating, curating, managing an der 
Universität für angewandte Kunst Wien, Österreich 

Studium der Fotografie und digitalen Bildbearbeitung an 
der Oxford Brooks University in Reading, England 

Juni 1998 Abitur am Gymnasium Tegernsee, Deutschland 

Beruflicher Werdegang 

seit Okt 2011 Leiterin der Bildung und Vermittlung am Weltkulturen 
Museum in Frankfurt am Main 

März 2011 - Sept 2011 Projektleiterin von „Blackshorts" , einem internationalen 
Kurzfilmworkshop in Georgien und Ungarn 

März 2009 - Feb 2011 

seit März 2006 

seit Januar 2004 

Referentin im Programm „Kulturmanager aus Mittel- und 
Osteuropa" der Robert Bosch Stiftung sowie Co­
Projektleiterin des trinationalen EU-Projekts „European 
Accents in Perm" durchgeführt von MitOst e.V. , Berlin 

Projektleiterin diverser transdisziplinärer, internationaler 
Kunst- und Kulturprojekte (u.a. ,,Fremdbilder?" ,  ,,Wer oder 
was bewegt Belarus" , ,,n\osztalgia" ,  ,,Work is Elsewhere" ) 

freie Fotografin und Webdesignerin 

62 



1nteNiew - 20. August 2012 

rnit Sophie Goltz (SG) 

Kurzvita: 

Sophie Goltz, Kuratorin und Kunstvermittlerin (documenta 12 und Documenta11, 
Projekt Migration, u.a. ), lebt in Berlin und arbeitet am Neuen Berliner Kunstverein 
n .b.k. Sie beschäftigt sich mit der Geschichte der Kunstvermittlung im Kontext 
politischer Konzeptionen von Kultur und Bildung am Beispiel documenta. 

SG :  Meiner Meinung nach hat sich die Vermittlungseuphorie abgeschwächt. Es gibt 
das Phänomen der Begleitforschung, die ich im Prinzip für gut, wichtig und 
interessant halte - gleichzeitig geht das auch in Richtung Evaluation und da kommen 
wir an die Grenzen dessen, was Evaluation in dem Bereich kann. Und dass es sich 
wegbewegt, eine Praxis zu sein, hin dazu, ein Diskurs zu sein und dann sind wir wie 
so oft zwar in der Diskussion, aber nicht tatsächlich in der Praxis und das finde ich 
tatsächlich eine extreme Schwierigkeit hinsichtlich der Vermittlung. 
Ich habe hierauf auch keine Antwort. Ich teile nur meine Fragen oder Momente mit, 
mit denen ich gerade ringe, weil es immer wichtiger wird, darauf eine Antwort zu 
haben. Wenn man sich zum Beispiel die Tate anguckt, die so wahnsinnig expandiert 
und so stark von dieser Art Besuchermanagement und Audience Development 
ausgeht, dann ist das so sehr auch schon wieder funktional geworden. Also selbst 
das, was in England zum Beispiel die Community Work ist, ist ganz stark 
Symbolpolitik geworden. Das ist nicht falsch, es ist nur die Frage, wie man es dann 
nutzt, weil man kommt da auch nicht raus. Das glaube ich zumindest nicht mehr. 
Auch wenn es in dem Bereich Leute wie Janna Graham gibt, die da sicherlich sehr 
avanciert arbeiten, aber trotzdem ist die Vermittlung immer an der Grenze 
Symbolpolitik zu sein. 
Und das sind so die Momente, wo ich denke, Vermittlung ist an einen interessanten 
Punkt gekommen, weil alle auch so viel darüber reden und weil wir auch eine 
Vermittlungsgesellschaft sind und gleichzeitig wird aber gar nicht mehr über die 
Praxis gesprochen. 

Du fragst ja auch nach Politik und wenn man jetzt mal nicht abstrakt ü ber das 
Politische redet, sondern über Politik, dann hat das eine Praxis. Und was kann das 

1 



sein? Aktuell in Deutschland rufen nach wie vor alle nach Bildung, nach kultureller 

Bildung, doch das finde ich hoch problematisch. Oder besser gesagt, ich finde es 

einerseits hoch problematisch, weil nicht über Bildung in diesem Land gesprochen 
wird. Darüber was Bildungstheorie ist, was der Begriff der Bildung ist und das klingt 
bei Nora zum Beispiel im Buch an, aber ideengeschichtlich, da es aus einer 
bestimmten Zeit kommt, ist es auch mit sehr problematischen Vorstellungen, zum 
Beispiel mit humanistischen Vorstellungen verbunden, die sich in der gegenwärtigen 
Diskussion um die Museumsinsel und das Humboldtforum auch spiegeln. Das ist 
einfach da, als ein unglaubliches Paradigma und das scheint auch nicht 
aufzubrechen zu sein. 
Andererseits werden natürlich Gelder mobilisiert, die man wiederum auch nutzen 
kann. Von daher bedeutet das auch, dass es um Professionalisierung geht und das 
heißt natürlich auch, dass man mit dem, was man tut, Geld verdient. So hat das 
natürlich auch Vorteile. 

SE: Was ist Deine Antriebskraft für Deine vermittlerische Tätigkeit? 

SG: Als wir „Projekt Migration" gemacht haben waren die Projekte immer stark 
vermittlungsorientiert oder das Großprojekt in Dresden „Dresden Postplatz" war ein 
Projekt im öffentlichen Raum und das ist automatisch eigentlich nur Vermittlung. 
Sobald man im öffentlichen Raum arbeitet ist, man permanent am vermitteln und da 
stellt sich gar nicht so sehr die Frage nach Vermittlung, sondern da stellt sich eher 
die Frage, wie bediene ich verschiedene Öffentlichkeiten, wie gehe ich mit denen 
um, die ich automatisch habe, die ich auch haben will, deswegen mache ich es ja. 
Was finde ich für eine Kommunikationsebene, denn es hat ja auch viel mit 
Kommunikation zu tun. 

„Projekt Migration" war natürlich anders, weil es diese lange, über zweijährige 
Recherchephase gab, die dann in die Ausstellung gemündet ist. Nachdem die 
Ausstellung fertig war, stand die Frage im Raum, wie wir Öffentlichkeit herstellen. 
Konkret: Wie geht man tatsächlich in migrantische Communities rein? Es gab die 
einzelnen Recherchierer, die in den Communities waren, die waren eine Art Trigger­
Figuren. Wir haben es ja auch permanent damit zu tun, dass man im Kunst- und 
Kulturbereich nur bestimmte Klassen und eine bestimmte Gesellschaftsschicht 

2 

1 1 



anspricht. Natürlich ist die Community-Arbeit eine, die darüber hinausgehen will, aber 

nichtsdestotrotz, finde ich, bleibt es gerade auch hier in Deutschland eines der 
größten Probleme, da Projekte bei denen man auch die „Anderen" erreichen möchte, 

oft in Multikulti-Kitsch abrutschen, weil das Hauptnarrativ nicht geändert wird. 

Und da war eben die Frage, wie geht man damit um. Bei meinen Projekten waren wir 
budgetär nie in der Lage ein Extra-Vermittlungsprogramm zu realisieren, also eine 
Community-Arbeit, die sich von der Ausstellung löst, die was Eigenes macht, was 
Eigenes kreiert. Es gab immer eine Ausstellung und von der Ausstellung ausgehend 
wurde die Vermittlung aufgebaut. Heute wäre das anders. Heute wäre das 
Voraussetzung, damit man ein Projekt überhaupt kriegt. 2005 verkündete die 
Kulturstiftung des Bundes zum ersten Mal in einem offenen Brief, dass sie ab sofort 
auch Vermittlungsarbeit unterstützen wollen. Aber davor war das anders. Insofern 
war immer klar, wir haben ein kleines Budget und wir gehen von den Ausstellungen 
aus, weil das ist sozusagen unser Kern ist und von da aus bilden wir Erzählungen, 
Leitfäden und so war es im Prinzip auch beim „Projekt Migration". 

Worum es uns geht ist, dass Deutschland ein Einwanderungsland ist und dass es 
eine Migrationsgeschichte hat, die nicht erzählt wird oder wenn sie erzählt wird, 
immer nur im Konflikt erzählt wird. Es geht immer maximal bis 1945 oder 1933 
zurück und nicht z.B. bis 1904: Hereros, deutsche Kolonialpolitik. Also war unsere 
Idee zu sagen, das ist der Kern unserer Arbeit. Dabei war es uns wichtig, dass die 
Inhalte immer mit den Leuten zusammen erarbeitet wurden. Damals gab es die 
Gastarbeiteri-Ausstellung in Wien, die war für alle innerhalb des Projektes sehr 
wichtig, wie sie versucht hat, die Geschichte der Gastarbeit in Österreich zu 
erzählen, mit welchen politischen Erzählungen sie verbunden war und eben auch die 
Vermittlung, die damals von trafo:k durchgeführt wurde. Wir haben Parallelen zu 
unserer Arbeit gesehen und beschlossen, sie einzuladen, da sie schon vor dem 
Hintergrund einer Erfahrung sprechen und es ja auch mit ähnlichen Phänomenen in 
der Gesellschaft zu tun haben. 
Um ein Team aufzubauen haben wir ausgeschrieben, dass wir Leute suchen. Wir 
haben mit der Uni zusammengearbeitet, mit dem Institut für Ethnologie in Köln, mit 
Gerda Heck und mit Erol Yildiz, die parallel auch in das Projekt involviert waren und 
dann hat sich eine interessante Konstellation ergeben, dass quasi über die 

3 



Gespräche, die wir mit interessierten Leuten geführt haben, am Ende nur 
Vermittlerinnen mit migrantischem Hintergrund da waren. Das war nicht intendiert, 
das war auch nie so ausgeschrieben, aber gleichzeitig wollten wir auch Leute, da es 
um eine Politisierung der Geschichte geht, die entweder selbst aus solchen 

zusammenhängen kommen oder interessiert sind, über solche Zusammenhängen zu 
sprechen. Die grundsätzliche Frage ist auch: wie spricht man eigentlich über 
Migration? Die Auswahl hat sich dann zufällig so ergeben. Später stand als Vorwurf 

im Raum, dass es Absicht gewesen wäre, dass Betroffene in der Ausstellung 

sprechen. 

SE: Und was war der Vorwurf dabei? 

SG: Dass sie quasi mit ausgestellt wurden. Weil sie es in der Ausstellung natürlich 
mit einer deutschen Mehrheitsgesellschaft zu tun bekommen haben, die eher aus der 
recht wohlhabenden Kölner Mittelklasse stammt, deren Verständnis im Bezug auf 
Migration über Multikulti nicht hinausgeht. Diese Besucher würden nie zur Kölner 
Ehrenstraße gehen oder wenn, dann würden sie sagen: ,,man isst hier mal türkisch." 
und gar nicht verstehen, dass sie eigentlich genauso adressiert sind und dass in der 
Ausstellung angesprochene Probleme gar nicht bei „denen", sondern bei ihnen 
selber liegen. 

Innerhalb des Projekts gab es Momente, die natürlich nicht so einfach waren. Die 
Einladung von trafo:k - damals waren Nora, Renate und Lobomir in Köln - hatte zur 
Folge, dass es sehr schnell zu einer Politisierung der gesamten Gruppe gekommen 
ist, die sich selbst organisiert gegen das Kuratorium gewendet hat und die 
Arbeitsbedingungen ablehnten, die auf Grund des limitierten Budgets gegeben 
waren. Alle sprachen über Themen, wie Arbeiterstreik und Hausbesetzung etc. - im 
historischen Sinne - und dann hatten wir plötzlich den Konflikt im Team selbst, was 
dann aber durch die Veränderung der Bedingungen gelöst wurde. Aber das hatte 
natürlich keiner erwartet, dass sich innerhalb der Struktur so ein Konflikt 
herausbildet, der für die Gruppe aber ganz wichtig war, besonders für Leute, die 
bisher wenig aktivistische Erfahrung hatten. Hier hatten sie die Möglichkeit, sich 
Selbst eine Stimme zu geben. Der Teamprozess selbst war einer der wichtigsten 
Prozesse innerhalb der Vermittlung. 

4 

1 
: 



sE: Was genau verstehst Du hier unter Team? 

sG: Die Gruppe an Vermittlerlnnen, die sich auf diese Sache eingelassen haben, die 
es auch sehr ernst genommen haben, die es so ernst genommen haben, dass sie 
selbst Strategien überlegt haben, um Publikum zu gewinnen. Die Kommunikation 
hat nämlich anfänglich nicht so gut funktioniert und der Titel „Projekt Migration" ist 
dann doch zu intellektuell, um sie als reißerische Ausstellung in die Öffentlichkeit 
oder in die Presse zu bringen. Ihr Engagement ging bis dahin, dass sie vom 
Kuratorium eingefordert haben, andere Maßnahmen einzuführen. Es gab als 
konstitutiven Bestandteil der Vermittlung einen permanenten Vermittlungsprozess, 
vor dem Hintergrund der begrenzten Möglichkeiten und auch unter Berücksichtigung 
der Wünsche des Kuratoriums. Und in einer gewissen Weise haben wir die Fragen 
dann aus dem Teilprojekt „Transit Migration" abgeleitet. Es ging um Migration nach 
1 989, Fall der Berliner Mauer, Eiserner Vorhang, Grenzverschiebung, Festung 
Europa - all die Themen, in deren Spannung sich das Projekt befand, und vor dem 
Hintergrund, dass es eine europäische, also suprastaatliche Politik und die 
Geschichte der deutschen Migrationspolitik gibt. 
Sicher kann man über das Projekt streiten, aber darum geht es jetzt nicht. 
Meiner Meinung nach hat sich über die Vermittlung eine Menge getan, auch eine 
Menge Kritik. Und es haben sich in dem Jahr den Vermittlerlnnen auch sehr schnell 
die Fallstricke der Ausstellung gezeigt. 
Ich bin prinzipiell der Meinung, dass Vermittlung als Feedbackstruktur, ob eine 
Ausstellung funktioniert oder nicht von so genannten Hauptkuratoren unterschätzt 
wird. Ich bin selber nicht in diesem Apparat, um zu wissen, ob es da eine 
Rückkopplung gibt, aber alles was ich von den Vermittlerlnnen höre ist, dass es eher 
nicht so ist. Dabei sind sie am ehesten diejenigen, die wissen, wie eine Ausstellung 
ankommt. Ich finde es auch interessant, dass etwa die documenta 12, die ja 
eigentlich so viel auf Bildung gesetzt hat, dann doch seitens der Kuratoren wenig 
Feedbackstrukturen etabliert hat, sondern eher ein hierarchisches System entwickelt 
hat, das ich persönlich eher schwierig fand, gerade vor dem Hintergrund, dass 
gesagt wurde, dass es so ein konstitutiver Bestandteil ist. Aber es gab kaum 
Sitzmöglichkeiten, kaum kommunikative Situationen. Vieles wurde da nicht zu Ende 
gedacht. 

5 

J 



SE: Und hast Du einen Grund gefunden, weswegen das nicht zu Ende gedacht 

wurde? 

SG: Das liegt am Ereignis selber. Das ist eben doch ein Überforderungsereignis für 
alle Beteiligten. Und ab einem gewissen Moment laufen Dinge dann on-it's-own, also 

die verselbstständigen sich und man kann sie auch nicht zurückholen. Man ist selber 
auch gar nicht mehr in der Lage, das zu tun. Bei der documenta 13 wurden bei der 
„Maybe-Education" öf fentliche Diskussionsrunden eingeführt, aber das gab es ja mit 
den, lunch-lectures de facto auch. Dort wurden die ganzen Projekte vorgestellt und 
man sprach über die Dinge, die da passierten. 

SE: Könntest Du eine Definition von Vermittlung geben? 

SG: Nein. Bin ich grad dabei - wir machen ja gerade ein Buch dazu. 

SE: Wann kommt es überhaupt zu Vermittlung? 

SG: Ich glaube eigentlich immer, da ich nie voraussetzen kann und soll, dass der 
andere schon weiß, was ich weiß. Wenn es zum Beispiel um eine 
Gesprächssituation geht und die ist ja in erster Linie in klassischen 
Vermittlungssituationen gegeben. Da aber alles Vermittlung ist, ist die Frage: ,,Was 
ist Vermittlung?" schwer zu beantworten. 

SE: Sind für Dich Wandtexte auch schon Vermittlung? 

SG: Das ist ein Teil der Vermittlung und für mich ist eine gute Ausstellung eine, die 
Vermittlung auf verschiedenen Ebenen denkt. Also ausgehend von personeller 
Vermittlung, z.B. Führungen, das klassische Format, was ich immer noch für ein 
dankbares Format halte oder Basteln in Ausstellungen mit Kindern bis hin zur 
Presseerklärung. Auch textlich gibt es verschiedene Ebenen. Da gibt es hier den 
Wandtext und dort den Katalogtext. Ich finde aber nicht, dass man es 
überstrapazieren muss. Die Versuche im Hamburger Kunstverein, als Waldvogel 
angefangen hat, verschiedene Textsorten zu schreiben, die auch verschiedene Leute 

6 



ansprechen, sind meiner Meinung nach ein bisschen übertrieben , aber im Prinzip 
gehören Texte für mich zur Vermittlung dazu. Und es ist auch die Unterscheidung 
zwischen einem Künstlertext und einem Autorentext wichtig. Das sind 

unterschiedliche Texte und das muss meiner Meinung nach auch markiert sein , 

sonst ist man nämlich permanent auf der gleichen Ebene und es wird so getan, als 
wäre alles gleich und dabei ist es das überhaupt nicht und Du weißt auch nicht mehr, 
über was Du Dich ärgern sollst: dass nicht vermittelt wird, was es ist oder über die 
Qualität der Texte, die nicht gut ist. Das finde ich dann schwierig. Neben dem, dass, 
wenn wir vom klassischen Kunstbereich reden, jedes Kunstwerk in gewisser Weise 
seine Vermittlung schon mitbringt. Also dass sich de facto dann eine edukative 
Vermittlung dazu auch verhält. 

SE: Weil Du edukative Vermittlung so stark in den Vordergrund rückst - würdest Du 

noch andere Formen der Vermittlung sehen? 

SG: Ja klar, der Künstler, der ein Display macht, der sich überlegt, wie er es zeigt, ist 
für mich auch ein Akt der Vermittlung. Er setzt sich mit dem Raum auseinander, er 
setzt sich durchaus - nicht alle, aber manche - mit Blickperspektiven auseinander 
und damit ist für mich schon eine Vermittlung drin, die der Künstler selber für sich 
beansprucht. Aus diesem Grunde gibt es auch Künstler, die mit Vermittlung ihre 
Schwierigkeiten haben. 

SE: Hast Du eine bestimmte Wirkungsabsicht, wenn Du an einen 
Vermittlungsprozess rangehst? Formulierst Du im Planungsprozess ein Ziel? 

SG: Nein, ein Ziel - so würde ich es nicht nennen . Ich würde sagen, ich formuliere 
einen Rahmen, in dem ich agieren möchte, und der Rahmen kann sich verändern, 
aber den Rahmen habe ich, damit ich überhaupt weiß, wo heraus ich agieren kann. 

SE: Legst Du den Rahmen offen? 

SG: In einer gewissen Weise schon. Um es an einem Beispiel zu verdeutlichen: Wir 
haben in Kassel das große Projekt „Deutsch Wissen" gemacht, was sich mit der 
Frage der Migrationsgesellschaft beschäftigt hat und der damaligen Diskussion um 

7 



die Einbürgerungstests und die Frage 185 „Was ist die documenta?". Also mit der 

Frage eigentlich: ,,Deutsch sein." Und da war der Rahmen recht offen dargelegt, im 

Sinne, dass wir festgelegt haben, dass wir im ersten Teil der Vermittlung bei uns im 

Team bleiben und uns selbst Fragen stellen. Wir alle reden über Postkolonialismus, 
wir haben darüber auch was gelesen, aber was heißt das als Praxis, was kann es als 

Praxis in der Vermittlung heißen und da haben wir zwei Workshops organisiert. In 
einem ging es um Antirassismus und bei dem anderen um die Fragen 
Postkolonialismus und Bildung. Der Text hierzu ist ja auch in dem Buch 
veröffentlicht. Aber was heißt das als Praxis in einer Ausstellung, die das vielleicht 
nicht per se zum Thema hat, also wenn es sich vielleicht auch konfliktuell zu ihr 
verhält? Einen eigenen politischen Anspruch, eine eigene Auffassung zu dem hat, 
was in der Ausstellung passiert und was einem da begegnet und es sind einem ja 
durchaus sehr stereotype Rassismen in der docmenta 12 begegnet. Sei es Romuald 
Hazoumes Boot oder Karry James Marshall, der von wo ganz anders herkommt, 
aber allein durch die Hängung, wenn man das so konfrontativ ins Museum hängt und 
vergleicht - black beauty im historischen Gemälde und in einem aktuellen Gemälde, 
dann ist das natürlich auch konfliktuell. Es war konfliktuell gemeint, aber natürlich 
nützt das der Vermittlung nichts, weil die Antwort trotzdem ein Konflikt bleibt. Den 
kannst du ja nicht auflösen. Von daher ging es erst einmal darum, die Frage an sich 
selbst zu stellen und da würde ich sagen, der reflexive Rahmen war erst mal da. 
Der zweite Teil war ein Projekt mit Jugendlichen, wo es darum ging, mit kanack­
attack zusammen zu arbeiten. Es entstand „was guckst du reloaded" , eine 
Fernsehserie. Die Tradition des lnterviewführens von kanack-attack wurde 
aufgenommen und Jugendliche machten Interviews auf der documenta, dem weißen 
Ghetto, wie wir es genannt haben, um zu gucken ob die Leute diese Frage kennen. 
Also diese Frage an die Mehrheitsgesellschaft zurückzugeben mit dem Ziel hieraus 
einen Film zu machen. 
Im Sinne der Zielsetzung: so gab es ein Produkt, das dabei rauskommen sollte, was 
meiner Meinung nach für die Altersgruppe auch wichtig ist, um für sich selber einen 
Erfolg zu verbuchen. So etwas hilft zu sagen, ich hab es gemacht, denn bei aller 
Liebe zum Prozess, der dann sowieso stattfindet, in so einem Alter einen Film zu 
Präsentieren und sich vorne hinzusetzen und zu sagen, das haben wir gemacht, das 
ist was anderes, als zu sagen, ich hab einen Prozess gemacht. Jeder Mensch freut 
sich, wenn etwas bei einem Prozess rauskommt. Von daher war das auch für ihre 

8 

J 



Selbstwahrnehmung wichtig . Für uns waren die Gespräche das Entscheidende, denn 

Theoriebi ldung hat überhaupt n icht funktioniert: Das in der Ausstel lung sein, das sich 

selber kennen lernen, d ie Fragen und Erfahrungen aus der Gruppe zu besprechen. 

Und letzten Endes war es beim Schnitt, dass sie verstanden haben , was Fi lm ist. 

Das war das Entscheidende, wie gucke ich auf Menschen. I n  dem Augenbl ick, wo sie 

gemerkt haben, dass sie das Bi ld n icht nehmen können, weil das einfach was 

Falsches erzählt, wei l  die Kamera von oben guckt und damit schon an sich was sagt, 

das man eigentlich gar n icht sagen wil l ,  das waren dann d ie Momente, d ie 

entscheidend für sie waren.  Neben dem, dass es natürl ich auch zäh war, man 

musste durchhalten ,  es ging auch immer ein paar Stunden. 

Aber das war so ein Projekt, das einen ganz klaren Rahmen hatte. Es gibt eine 

Vermittlungsfrage für einen selber, d ie zum Thema Selbstevalu ierung aufgegriffen 

werden kann und es gibt einen Raum, den man ermöglichen wi l l .  Was in d iesem 

Rahmen passiert, das weiß man nicht und das wi l l  man auch n icht wissen, denn 

sonst bräuchte man das Projekt auch gar n icht mehr machen .  Denn wenn man das 

vorher schon weiß, finden auch keine Lernprozesse statt - auch n icht für einen 

selber. Denn wenn man sagt, ich weiß schon was passiert, dann kann kein Lernen 

stattfinden , denn Lernen kann nur  stattfinden in Situationen, wo beide Seiten lernen. 

Aber der Rahmen musst klar gesteckt werden. Das finde ich für d ie Vermittlung auch 

wichtig ,  damit sie weiß, worauf sie sich bezieht, denn sonst wird es beliebig . Ich 

muss dann aber n icht unbedingt in dem Rahmen bleiben . Unter Umständen kann es 

auch eine gemeinsame Entscheidung sein, d iesen zu verlassen . Das wäre eine 

Entscheidung,  d ie man n icht al leine trifft, aber ich bin trotzdem der Meinung, dass 

man eine pädagogische Verantwortung hat und d ie kann man auch n icht abgeben. 

Meines Erachtens sollte d ie Tei lnahme an Vermittlung auf freiwil l iger Basis 

stattfinden. Das ist auch so, wenn jemand eine Führung bucht. Bei Schulklassen ist 

das al lerd ings anderes. Dann ist das oft Teil e ines Lehrprogramms oder entspricht 

der Vorstel lung eines Lehrers, dass das gut ist. Aber wie gehe ich dann mit d ieser 

Situation um? Im Grunde müssen d ie Schüler dahin gehen. Natürlich sind sie auch 

neugierig ,  das würde ich grundsätzl ich schon unterstel len , aber sie sind n icht immer 

interessiert. Und da stellt s ich für mich d ie Frage ,  wie man es schafft, dass 

diejen igen, d ie n icht interessiert s ind , auch weiterhin n icht interessiert sein dürfen,  

9 



ohne moralisch mit einem Interesse belegt zu werden. Es bleibt immer die Frage zu 

klären, wie die Situation, in der man vermittelt, entsteht. 

sE: Und Du findest, Vermittlung muss ein freiwilliger Prozess sein, in den man 

freiwillig eingetreten ist? 

SG: Größtenteils ist es ja nicht freiwillig, wie wir wissen. Da sagt zum Beispiel der 

Rechtsanwalt, er möchte die documenta sehen und dann geht das ganze Büro zur 
documenta. Da kann man davon ausgehen, dass zwei Drittel der Gruppe froh sind. 
einen Tag nicht arbeiten zu müssen. Die Freiwilligkeit beruht auf dem Luxus, nicht 
arbeiten zu müssen oder einen Ausflug mit den Kollegen zu machen, aber nicht, weil 
man jetzt unbedingt glaubt, dass man die documenta gesehen haben muss. Es klingt 
jetzt alles banal, aber ich finde Vermittlung ist oft banaler, als getan wird. Ich meine, 
es ist alles Diskurs, aber die reale Situation ist oft anders. Und dann ist die Frage: 
Wie arbeitest Du in so einer ganz klassischen Situation, also wie kommt es 
überhaupt zu der Entscheidung, dahin zu gehen? In klassischen Institutionen ist es ja 
so, um Vermittlung überhaupt stattfinden zu lassen, ist die Voraussetzung, dass 
jemand zu Dir kommt. 
Das ist z.B. bei Projekten, die trafo:k machen anders, da sie Vermittlungssituationen 
innerhalb des Projektes herstellen. Die Schulen sind im öffentlichen Raum. Das ist ja 
was anderes, wenn man institutionell gebunden arbeitet. Das ist auch eine andere 
Form von Vermittlung. Der spannende Teil ist ja selber Projekte zu initiieren. 
Projekte, die rausgehen aus der Institution, aber dafür ist oft zu wenig Geld, Zeit und 
Personal da. Aber so in dem Augenblick habe ich erstmal die Situation, dass jemand 
zu mir kommen muss und da kann man jetzt das ganze Marketing, die ganze 
Fragestellung bemühen. 
Für mich wird es immer wichtiger, dass Leute auch „nein" sagen dürfen. Sie können 
zwar in einer Situation sein, aber in der Situation sind sie berechtigt, ,,nein" zu sagen 
und dieses „nein" ist auch Teil des Vermittlungsprozesses. Das ist eine neue Figur 
über die ich schon lange nachdenke, denn dieser Bejahungsprozess, der in der 
Vermittlung stattfindet oder immer so angenommen wird, der ist mir zu 
selbstverständlich. Und wenn er selbstverständlich ist, dann kommt das aus dem 
Bildungsbürgertum heraus. Da müssen wir uns nichts vormachen. Und das ist die 
Schwierigkeit. Wie kann ich Leute holen, die auch „nein" sagen. Das finde ich bei 

10 



Schulklassen ganz wichtig, dass man da auch „nein" sagen kann. Dann ist man eben 
dabei, aber man muss nicht. Und was könnte das dann für eine Vermittlung sein, in 

der ich dann auch im „Viel leicht" bin. Viel leicht bin ich interessiert, vielleicht auch 

nicht. Oder viel leicht habe ich eine andere Motivation, so wie in dem Beispiel eben -
ich habe einen Tag frei, ich habe keinen Unterricht, ich gehe mal hin, vielleicht ist es 
was anders, kann ja auch lustig sein ... Wenn das meine Motivation ist und noch nicht 
mal unbedingt das Lernen wollen schon und nicht der ganze Apparat, der dann 
schon wieder will, dass sie lernen, dass sie das wollen. Denn ich glaube, dann kann 
auch etwas entstehen. Dann kommt vielleicht ein Gespräch über etwas zustande. 
Vielleicht über etwas ganz anderes, das aber in dem Augenblick viel mehr in der 
Alltagspraxis ist und eher indirekt damit zu tun hat. Solche Gespräche kenne ich von 
Projekt Migration auch. Wenn man es einmal zulässt, dann passieren auch andere 
Sachen und die haben dann mehr mit den Inhalten zu tun, als wenn man über den 
Inhalt ganz stoisch erzählt. Der Inhalt kommt sowieso wieder rein. Der ist ja eh da. 
Der umgibt einen. Der ist ja nicht weg. 

SE: Hast Du Dich mit dem Begriff der Kontaktzone beschäftigt? Ist er für Dich 
relevant? 

SG:  Also zum Begriff der Kontaktzone. Ich kenn den Begriff - habe den Text 
gelesen. Grundsätzlich finde ich das total spannend und kenne ja auch die Arbeit von 
Nora, die mit dem Begriff auch sehr stark arbeitet und trotzdem würde ich sagen 
gehört der für mich in die Abteilung Diskurs und nicht in die Abteilung Praxis. 
Sicherlich bezieht er sich auf die Praxis oder auf Ebenen der Praxis, aber ob er so in 
der Praxis anwendbar ist, würde ich meine Zweifel haben, um es jetzt mal vorsichtig 
auszudrücken. Zum einen, da ich glaube und das ist auch kein neueres Phänomen, 
aber ein immer massiver auftretendes Phänomen, dass gerade die kulturel len 
Räume immer homogener werden. Also das heißt, wenn ich multiperspektivisch sein 
will, was ist dann die Multiperspektive, das muss man inzwischen fragen. 
Ich habe den Künstler, der global agiert und aber eigentlich, sagen wir mal, in 
Südafrika lebt. Also was ist dann das Multiperspektivische? In welcher Weise wird es 
überhaupt hergestellt? Das ist viel leicht im Ethnologischen Museum noch mal 
einfacher zu beantworten, aber selbst in dem Ethnologischen Museum, wie man es 
sich heute gerne wünschen würde, ist diese Frage nicht mehr so einfach zu 

1 1  



beantworten. Von daher ist das inzwischen eher auch eine Frage. Wenn also die 

Gesellschaft heutzutage sowieso schon multiperspektivisch ist, dann haben wir es im 
Kulturraum fast mit dem Gegenteil zu tun, weil wir immer homogener werden. 

SE: Homogener in dem Sinn, dass diejenigen, die sich ü berhaupt in kulturellen 
Räumen bewegen, eine homogene Masse darstellen? 

SG: Ja, diejenigen, die sich in kulturellen Räumen bewegen, die dort Verantwortung 
haben. Und das hat ja verschiedene Ebenen. Man könnte in diesem extrem 
symbolischen Raum, in dem man sich da befindet, sagen, dass man diese Praxis 
will, dann kann man die zum einen programmatisch herstellen. Das wäre ein 
Ansatzpunkt. Gleichzeitig, wenn man sich die personelle Vermittlung ansieht, gibt es 
dort immer ein ganz klares Hierarchieverhältnis. Es gibt Einen, der die Institution 
kennt und Einen, der sie nicht kennt, aber kommt und Interesse hat. Vorausgesetzt 
er hat Interesse. Man hat zum Beispiel eine Gruppe. Diese kann in sich auch sehr 
homogen sein und dann ist die Multiperspektive zwischen mir und der Gruppe. Dann 
ist es für mich eher eine Frage, wie das in einer Praxis wirklich übersetzt werden 
kann. Und ich finde, es gibt dann auch ein linguistisches Problem, weil man nicht 
unterschätzen darf, dass eben jede Perspektive ihre Sprache hat und die ist auch 
nicht einfach auszutauschen. Sie ist „embodied", die ist im Körper drin, die ist in den 
Gesten drin. Das heißt in einer gewissen Weise ist das für mich eben eher ein 
Diskurs ,als dass es wirklich im Alltag stattfindet. 
Der Konflikt ist permanent da, sichtbar, unsichtbar - er ist da. Man braucht nur auf 
die Straße zu gehen. Also stellt sich eher die Frage, warum will ich diesen Konflikt im 
Museum haben wil. Also ich würde die Frage inzwischen andersherum stellen. Im 
Museum reden wir plötzlich darüber, aber in der Gesellschaft wollen wir den Konflikt 
eigentlich möglichst nicht haben. Und dann würde ich sagen, dann ist es interessant. 
Dann können wir uns ja angucken, was die Institution für ein Ort sein könnte. 
Was der Raum herstellen könnte, der allen eine Erfahrungsebene ermöglicht, die 
vielleicht im Konflikt da draußen nicht möglich ist. Den Konflikt muss man nicht 
herstellen, der ist da, er reibt sich und es ist viel mehr die Frage, warum er nicht 
öffentlich ist. Oder wenn er öffentlich ist, wird er nur partiell gesehen. Eigentlich 
Wollen wir den Konflikt ja nicht im Museum haben, sondern eigentlich wollen wir ihn 
ja in der Gesellschaft haben. Da wo er hingehört. Da wo er auch gelebt gehört. Was 

1 2  



kann dann die Kontaktzone im Museum sein? Wie gesagt, ich gehe davon aus, es 
kommen Leute mit Interesse auch an dem Subjekt, was sich in der 
Vermittlungssituation entfaltet und wollen jetzt nicht permanent von mir 
Machtverhältnisse gespiegelt haben, sondern im Grunde ist es meine Aufgabe in der 
professionellen Vermittlung, meine Sprache so reflektieren zu können und meine 
Gesten, dass sich methodisch etwas anderes herstellen lässt. Dies erreicht sich auch 
viel über nonverbale und über andere Ebenen, die die Leute unbewusst erreichen. 
Ob denen das hilft, wenn ich sage, ich bin jetzt in der Situation zu sprechen und jetzt 
reden wir mal darüber, dass ich hier die Macht habe - ich bezweifle das. Ich 
bezweifle das im Sinne von, wie es Nora auch schreibt, die Leute da abholen, wo sie 
sind ist im Zweifelsfall uninteressant. Ich finde es eher wichtig, es auf einer Ebene zu 
tun, dass es die Leute nicht merken und dass eben trotzdem was anderes passieren 
kann - klingt ein bisschen esoterisch, das mein ich nicht so. Aber ich möchte ungern 
gleich sagen, dass ich hier eine Machtposition habe, die ich aber gar nicht will und 
womöglich fragen, ob jemand aus der Gruppe sprechen möchte. 
Und das Spannende ist, dass ich innerhalb der Institution ja gerade die Macht nicht 
habe. Also würde ich dann wirklich multiperspektivisch werden, müsste ich quasi 
parallel dazu den eigenen Konflikt, den ich ja in der Institution automatisch habe, 
auch offen legen. Das würde dann für mich das Erste sein, was ich tue. 
Denn die Konflikte, die ich selber jeden Tag mit institutionellen Machtverhältnissen 
habe, sind dann auch relevant, wenn man tatsächlich reflexiv ü ber die sozialen 
Verhältnisse nachdenkt. Ich würde die Kontaktzone als etwas verstehen, was danach 
fragt, was für soziale Verhältnisse in einem Raum hergestellt werden und was diese 
mit dem ganzen Symbolischen dieses Raumes zu tun haben, das dieser Raum an 
sich schon hat und was haben sie auch mit der Praxis zu tun - im Alltag. Denn sonst 
würde man so tun, als hätte man selber keine Konflikte, aber das stimmt einfach 
n icht und dann finde ich das auch nicht mehr interessant. Man muss die Konflikte ja 
auch da leben, wo sie sind, ich brauche sie ja nicht mit Besuchern leben. Ich kann 
eher da für mich selber einen Raum öffnen, der eine andere soziale Realität herstellt. 
Und dann würde ich sagen, dann ist es reflexiv, weil ich das eben nicht übertrage. 
Und oft ist die sprachliche Ebene zu intellektuell und das Sprachproblem kann ich 
nicht überwinden. Das ist so subtil, dass man glaubt, es ist gar nicht da, aber ich 
glaube, dass es ist immer da ist. 

1 3  

■ 



Im Ethnologischen Museum ist das was anderes. Dort ist die Multiperspektive allein 

schon darüber gegeben, wie die Geschichte der Artefakte erzählt wird. 

Im ethnologischen Museum ist es viel einfacher, als wenn ich jetzt über den 

Kunstraum nachdenke, weil das Ethnologische Museum sich aus einer 
multiperspektivischen Erzählung heraus am Ende eigentlich auflösen würde. Im 
Sinne des Nichtbesitzes. Denn jede Form von Besitz ist ja eigentlich nicht möglich 
und darin würde es sich auflösen und damit bist du sozusagen automatisch in einer 
multiperspektivischen Erzählung, die ja gleichzeitig auch die Hierarchie des 
Anschauens, des Betrachtens, usw. impliziert. 
Aber da hat die Symbolik auch so viel mit Alltag zu tun. Und auch da bleibt die Frage, 
was da die Praxis ist. Der Begriff der Kontaktzone kommt ja auch aus dem 
ethnologischen Museum. Da hat es noch einmal eine ganz andere Funktion so 
darüber nachzudenken. 
Es ist auch die Frage der inneren Reflexivität: Warum sprechen wir eigentlich 
darüber? Im Ethnologischen Museum geht das auch immer um die Geschichte der 
Artefakte. Warum sprechen wir heute noch drüber? Wie sprechen wir drüber? Da ist 
es noch einmal signifikanter, weil es sich noch mehr in der Museumsgeschichte 
einschreibt. Und das ist sicherlich in einer Gemäldegalerie auch noch mal anders, als 
in einem zeitgenössischen Kontext. 

SE: Vielleicht noch einmal zu Deiner eigenen vermittlerischen Praxis. Wann hast Du 
das Gefühl, ein Vermittlungsprojekt ist gelungen? 

SG: Für einen selbst ist es natürlich gelungen, wenn das Projekt zu Ende geht und 
man fühlt sich nicht nur ausgelaugt, sondern man hat das Gefühl, man hat auch was 
gelernt. Wenn man das Gefühl hat, wenn wir jetzt von der personellen Vermittlung 
ausgehen, dass eine gemeinsame Situation entstanden ist, dass man merkt, dass 
die Leute auch etwas mitgenommen haben. Im besten Fall entsteht ein Gespräch. Es 
gibt auch andere Situationen: Zum Beispiel hatte ich mal eine Gruppe von 
Kunsthistorikerinnen, die kuratorische Studien gemacht haben. Die haben kein 
einziges Wort gesagt und es war eigentlich eine der klassischsten Situationen. Man 
hat eine Ausstellung, man erzählt ein bisschen was, man hat einen Schwerpunkt, 
man redet ein bisschen. Und irgendwie fand ich es trotzdem nicht ungelungen. Also 
grundsätzlich würde ich sagen, es ist nicht gelungen, aber da hätte auch nichts 

1 4  



gel ingen können, das ist mir auch klar geworden, wei l  d ie e infach keine Fragen 

hatten. Es gab die Leiterin ,  d ie den Ablauf bestimmt und auch „danke" sagt und die 

Studentinnen sind dankbar über al les, was Du sagst. Und Du hast ein paar Punkte 

gemacht und da sie auch al le fleißig mitgeschrieben haben, wird das schon 

irgendwann wiederkommen. Man bleibt zwar im Ungewissen ,  man hat auch kein 

Feedback, aber i rgendwann kommt es schon wieder. Ob etwas gelungen ist oder 

nicht, hat meiner Meinung nach etwas lnterpersonelles. 

Man hat zum Beispiel eine Führung auf der documenta, die sich mit dem Thema 

Mutterschaft beschäftigt, dann kann es extrem schwierig werden, denn oft wird 

pauschal gesagt, dass man ohne selbst Kinder zu haben, n icht mitreden kann .  Dann 

kann man schon sagen , dass es gelungen ist, wenn d ie sich untereinander streiten ,  

wenn man gar n icht mehr mit streiten muss. Wenn s ie plötzlich über Feminismus 

streiten und d ie Oma dann auch noch m itredet und sagt, sie findet gerippte 

Männerunterhemden blöd . Das kl ingt viel le icht banal , aber i n  so einem Augenbl ick ist 

es natürl ich schon viel wert, dass jemand, der so etwas n ie öffentl ich sagen würde, 

es öffentl ich sagt. Das sind so Klein igkeiten,  da freut man sich auch einfach . Ich 

glaube, eine wirkl ich gelungene Vermittlungssituation ist eine, die einem sagt, man 

muss etwas anderes machen .  Ich bin selber n icht so häufig in solchen 

Vermittlungssituationen,  die so herausfordernd sind,  aber um ein Beispiel zu geben: 

Ich habe ein Seminar mit der Kunsthochschule Weißensee gemacht. Die waren al le 

sehr begeistert und haben am Ende ein extra Essen für uns gemacht, aber trotzdem 

habe ich gemerkt, dass ich etwas anderes machen muss. Das finde ich dann auch 

gelungen,  wenn du merkst, dass Du in einer gewissen Weise etwas erreicht hast, 

das aber auch n icht wiederholbar ist. Das ist für mich dann ein Erfolg. Manchmal 

frage ich mich, ob d ie Menschen, d ie in Vermittlung involviert sind, wirkl ich bereit 

sind, sich selber so zu verändern und das gar n icht sobald s ich der Diskurs ändert, 

sondern eben auf der Praxisebene. Sich so weit zu öffnen, dass das Sprechen etwas 

anderes wird . Der klassische Museumspädagoge, Museumspädagogin ,  heute 

Vermittler, Vermittlerin ,  d ie haben ja auch einen Alltag. Der ist ja auch Routine und 

das ist ja auch gut, denn das ist ja auch Arbeit. Das darf man nicht unterschätzen ,  

dass das i n  einer gewissen Weise auch schnell idealisiert wi rd .  Also man ist j a  auch 

froh, wenn man Dinge einfach nur ritualmäßig machen kann.  Man kann ja n icht 
immer alles neu machen. Aber eben h in zur Negation , dass man gar n ichts mehr 

Neues machen wil l ,  das finde ich auch eine Schwierigkeit. Al ltag heißt, dass man 

1 5  



Normalität herstellt, man kann nicht jedes Mal in einer Ausnahmesituation sein. Man 
kann vielleicht mal 100 Tage in einer Ausnahmesituation sein, weil es 100 Tage sind, 
aber wenn man das tatsächlich über Jahre macht, kann man das nicht. Das glaube 
ich, funktioniert so nicht. 

SE: Glaubst Du es ist ein guter Prozess gewesen, dass immer mehr und mehr 
Vermittlung in der Institution angesiedelt wurde? Es gab ja auch ganz viele 
museumspädagogische Dienste usw., die es ja zum Teil immer noch gibt. 

SG: Es ist zweischneidig. Man kann sagen, über diese Dienste gab es einen 
übergeordneten Organisationszusammenhang, der in meinen Augen anders 
politisierbar gewesen wäre, als er es jemals war. Es gibt ja auch weiterhin in der 
Schweiz, in Österreich und in Deutschland den Museumspädagogischen Verband 
und dort könnte man auch stärker gewerkschaftlich argumentieren. 
in den Institutionen ist man dann davon abhängig, ob es einen Betriebsrat gibt oder 
nicht, den es aber in den meisten Fällen nicht gibt, da eine bestimmte Größe hierfür 
die Voraussetzung ist. 
Auf der anderen Seite würde ich inhaltlich sagen, dass es eine gute Entwicklung ist, 
denn somit reibt sich die Vermittlung auch stärker mit den bestehenden Strukturen 
und das ist meiner Meinung nach sehr wichtig, da sie dann wegkommt von diesem 
gutmenschlichen Pädagogikformat oder der reinen Dienstleistung und etwas werden 
kann, das auch einen Diskurs haUhaben will, der sich eben auch mit 
gesellschaftspolitischen Fragen auseinandersetzt. _ lch glaube, das ist dann leichter in 
die Institution zu tragen, wenn man in der Institution ist, als wenn man für eine 
Führungsstunde bezahlt wird und dann wieder nach Hause geht. 
Das kann auch funktionieren, wenn man nicht angestellt ist. So wie im Falle von 
Susanne Hesse in der Schirn, da sie regelmäßig da ist und sich in der Struktur reibt 
und die Institution sich aber auch. Und das halte ich für einen Fortschritt. Damit ist 
ein Stück weit die Institution nicht mehr alleine an der Macht. 

SE :  Oft ist die Vermittlung kulturpolitisch für Institutionen sehr wichtig, um neue 
Zielgruppen zu erschließen. Wie siehst Du das in der Realität? 

1 6  



sG: Heutzutage ist man mit einer neuen Frage konfrontiert. Man kann nicht mehr, 
wie in den 1990ern sagen, dass wir sie alle reinholen. Also wen holt man dann rein? 
Und überhaupt lassen sich inzwischen auch gar nicht mehr alle reinholen. 

SE: Danke für das Interview. 

1 7  



Interview 11. September 2012 
mit Nora Landkammer (NL) 

Kurzvita: 

Nora Landkammer, Kunstvermittlerin und wissenschaftliche Mitarbeiterin am 
Institute für Art Education, ZHdK. Studium Kunst und Kommunikative Praxis sowie 
Hispanistik in Wien; Tätigkeit in der Kunstvermittlung bei der documenta 12 und in 
der Kunsthalle Wien. Am IAE arbeitet sie in Forschungs- und Entwicklungsprojekten 
im Feld Vermittlung in Museen und Ausstellungen. 

SE: Ich fände es sehr spannend auch mit der gesamten Gruppe „Atelier" ein 
Interview zu führen, aber zunächst möchte ich Ihnen einige Fragen stellen. 

NL: Wir können gerne auch einen Termin für ein Gespräch mit der Gruppe 
vereinbaren. Allerdings müsste das hier in Zürich stattfinden, weil viele Kolleglnnen 
nicht ausreisen dürfen. 

SE: Ja, das habe ich mir gedacht. Von dem lnterviewfaden können wir sehr gerne 
auch ein wenig abweichen, wenn wir in eine Richtung kommen, die für uns beide 
spannend ist. Ich habe quergelesen, was Sie publiziert haben und was sie gemacht 
haben und da würde es mich interessieren, woher Ihre Grundmotivation kommt, im 
künstlerisch/vermittlerischen Bereich tätig zu sein. 

NL: Ja, das ist aber eine große Einstiegsfrage. Vielleicht könnte ich am besten 
sagen, wo ich so herkomme. Ich habe Kunstpädagogik studiert, d.h. Lehramt in Wien 
und habe zu Anfang des Studiums gedacht, dass ich Kunst machen will und bin dann 
eigentlich erst über den Umweg der Beschäftigung mit politischer, 
interventionistischer Kunst und kollektiven Arbeitsformen in der Kunst im öffentlichen 
Raum, darauf gekommen, dass das, was mich eigentlich interessiert, die Pädagogik 
ist. Und habe dann in der Kunstvermittlung gearbeitet, auf der Documenta 12 und in 
Wien in der Kunsthalle. 

1 



sE: Und - um da vielleicht noch einmal anzusetzen - woran haben sie gemerkt, dass 
die Pädagogik das Eigentliche ist, womit sie sich auseinandersetzen wollen? 

NL :  Das kam durch Beschäftigung mit Projekten zwischen Kunst und politischem 

Aktivismus - vor allem als ich meine Diplomarbeit über zwei Gruppen in Argentinien 

geschrieben habe: Grupo de Arte Callejero1 und Etcetera2
. Hier kam der Punkt, an 

dem ich eigentlich am stärksten über Politik nachgedacht habe, sozusagen über die 
Mikropolitik der Beziehungen, die sich in Projekten, Interaktionen und Aktionen 
entwickeln. Das ist auch das, was mich in Vermittlungsprojekten interessiert: Welche 
Arten von Zusammenarbeit, von Austausch und von gemeinsamer 
Wissensproduktion sich entwickeln lassen. So ganz im Allgemeinen. 

SE: Und würden Sie einen Unterschied machen zwischen Vermittlungsarbeit und 
künstlerischer Arbeit? Bei dem aktuellen Buch "Kunstvermittlung in Transformation", 
geht es ja stark um diese Schnittstelle. Ist für Sie da ein Unterschied? 

NL:  Es gibt für mich keinen essentiellen, aber einen strategischen Unterschied. 
Zudem gibt es aus meiner Sicht auch von den Arbeitspositionen her einen 
Unterschied. In dem Buch „Kunstvermittlung in Transformation" schreibt zum Beispiel 
die Gruppe MICROSILLONS3 explizit, dass es manchmal strategisch besser ist, sich 
als Künstlerlnnen mit der selben Arbeit im institutionellen Gefüge zu positionieren, 
weil das mehr Handlungsraum schafft, wobei sich das eben mit der Dynamik des 
educational turn auch ein bisschen gewandelt hat, dass es mittlerweile auch attraktiv 
ist für Kuratorlnnen und Künstlerlnnen, sich als Vermittlerlnnen zu positionieren. 

SE:  Und wenn Sie gefragt werden, was Sie machen - ist das dann Vermittlung? 

NL: Ja. 

SE:  Und wie würden Sie Ihre Rolle in vermittlerischen Projekten beschreiben? 

NL: Das kann ich nur sehr schwer auf einer allgemeinen Ebene beantworten. 

1 

2 Vgl. URL: http://grupodeartecallejero.blogspot.com/ (Stand: 9. Juni 2013) 
3 Vgl. URL: http://www.etceteragroup.com/ (Stand: 9. Juni 201 3) 

Vgl. URL: http://www.microsillons.org/ (Stand: 9. Juni 2013) 

2 



SE: Gerne auch an Hand eines Projekts. Wenn Sie nicht so viel für das „Atelier" 
sprechen wollen, können Sie das ja ausklammern. 

NL: Nein, nein, ich will das überhaupt nicht ausklammern, sondern einfach nur 
dazusagen, vielleicht auch noch mal für das Band, dass es ein Kollektiv ist und dass 
ich da nicht für die Gruppe sprechen kann, sondern eben aus einer spezifischen 
Sicht auf diese kollektive Arbeit. Und da sind wir vielleicht auch bei der Rolle. In 
diesem Atelierprojekt habe ich als Kunstvermittlerin angefangen, eigentlich schon in 
einer ziemlich speziellen Rolle als Kunstvermittlerin und Forscherin. Deswegen 
speziell, da ich nicht an der Institution, also am Museum für Gestaltung in Zürich 
angestellt war oder in irgendeiner Art von Dienstverhältnis stand, sondern über ein 
Forschungsprojekt. Ich habe sozusagen als externe Vermittlerin angefangen, die 
Zusammenarbeit zwischen dem Museum und der autonomen Schule in Zürich zu 
initiieren. Also insofern eine spezielle Rolle. Und diese hat sich insofern auch 
weiterentwickelt, als dass ich mein Verständnis von Vermittlung überdenken musste. 
Am Anfang war die Idee da, das Projekt nicht nur als Transfer von Wissen vom 
Museum nach außen an ein Publikum zu denken, sondern als eine Art von 
Wissensaustausch. Im laufe des Projektes hat sich dann meine Rolle immer mehr 
als Vermittlerin zwischen der Gruppe und dem Museum herauskristallisiert. Genauer 
gesagt, die Interessen der Gruppe gegenüber anderen Akteurinnen in der Institution 
zu vertreten und umgekehrt Dinge aus der Ausstellung, um die es zuerst gegangen 
ist - also die Global Design Ausstellung, aber auch Notwendigkeiten, Interessen von 
der Ausstellungskuratorin und anderen Akteurinnen in die Gruppe hineinzutragen. 
Eine Art von Diplomatinnenrolle. Mir gefällt da dieser Begriff von Janna Graham -
von radical diplomacy für die Vermittlung, wobei ich mich eben noch immer frage, 
was genau das Radikale daran eigentlich ist. Also ich habe versucht es so zu 
denken, dass das Radikale an der Diplomatie in dem Fall ist, dass man immer noch 
versucht festzulegen, was die eigene Position darin ist. Also sich nicht auf 
wechselseitige lnteressensvertretung einzulassen, sondern dabei permanent eine 
eigene Position zu suchen und hineinzubringen. 

SE:  Das finde ich spannend, da es bei der Diplomatie ja so ist, dass man sich selbst 
möglichst zurücknimmt und so eine Art neutrale Position einnimmt. 

3 

- - - -- ---� .J 



NL: Ja genau und das kann es nicht sein. Gerade wenn es auch um politische 

Themen geht, kann man sich da nicht raushalten, sondern muss auch eine Position 
beziehen. 

SE: Ich finde es sehr spannend, dass Sie sagen, Sie sind Vermittlerin zwischen der 
Institution und der Gruppe und haben dabei immer auch eine eigene Position. Stellen 
Sie diese Position immer klar als Ihre Eigene dar? Ist dann klar gekennzeichnet, dass 
es Ihre eigene Meinung ist? 

NL: Da muss ich zurückdenken, um vielleicht ein Beispiel zu finden. Ja, zum Beispiel 
bei der Produktion des „Bleibeführers" in der ersten Phase des „anti-kulti"-Projekts 
war von der Gruppe her klar, dass jede Art von Repräsentation, wie sie in dem 
Museum stattfindet von der Gruppe bestimmt sein muss. Und gleichzeitig war von 
Seiten des Museums klar, dass etwas im Ausstellungskontext stattfindet und 
gestaltet wird. Die Lösung ein Buch zu machen, war unter anderem Resultat einer 
solchen Vermittlung zwischen diesen beiden Interessen, da sich mit diesem Format 
die Möglichkeit ergeben hat, etwas im Museum beizutragen, aber gleichzeitig eine 
gestalterische Autonomie gewährt hat. 

SE: Das letzte habe ich nicht ganz verstanden. Das Museum wollte ein Produkt 
haben? 

NL: Nicht nur vom Museum, sondern von mehreren Seiten kam das Anliegen, dass 
aus dem Projekt etwas entwickelt wird, irgendeine Art von Repräsentation im 
Museum, aber es war eben klar, dass die Ausstellungsräume, die Räumlichkeiten 
des Museums, dass darin nicht jede Art von Repräsentation möglich ist, sondern 
dass es genaue Absprachen und das „Ok" der Kuratorin usw. braucht. Und 
gleichzeitig war aber zu diesem Zeitpunkt in der Gruppe schon vollkommen klar, 
wenn etwas gemeinsam produziert wird, dass das von allen gestaltet werden muss. 
Aus meiner Position im Projekt wäre es dann extrem unverantwortlich gewesen, in 
einem gemeinsamen Prozess mit einer Gruppe einzusteigen und dann sagen zu 
müssen: ,,Wir können das jetzt aber nicht zeigen, weil es nicht in den Rahmen passt." 
Das könnte man ja nicht verantworten. Insofern war die Idee, die dann eigentlich in 

4 



der Diskussion entstanden ist, ein Buch als Form zu wählen - auch eine Mögl ichkeit 

mit d iesem Widerspruch auf Repräsentationsebene umzugehen. Also, Widerspruch 

nicht unbedingt, aber der Spannung, die es, glaube ich , n icht nur in dem Projekt, 

sondern generel l  zwischen dem Interesse an kol laborativer Arbeit, an gemeinsamen 

Gestaltungsprozessen mit Leuten,  d ie n icht aus dem Kunstfeld kommen, und den 

ästhetischen Kriterien im Kunstfeld g ibt. 

SE: Ich habe in einem Artikel gelesen, dass sich die Vermittlung bei dem Projekt 

Atelier gegen Machtverhältn isse stel lt. Was genau verstehen Sie darunter? 

NL: In  der Gruppe ist die Arbeit von einer Menge Machtverhältnissen durchzogen. Es 

fängt bei den unterschiedl ichen Rechten ,  in  d iesem Land zu sein ,  an .  Also zwischen 

Leuten,  d ie sich nicht frei auf der Straße bewegen können und solchen,  d ie die 

Staatsbürgerschaft haben - nur um mal d ie Spannweite aufzumachen. Dann 

kommen ökonomische Verhältn isse und sehr zentral d ie Sprache h inzu . In  der 

Gruppe sprechen ein ige Deutsch als Zweit- oder Drittsprache und andere, wie ich , 

sprechen Deutsch als ihre Muttersprache. Und d ies in einer Situation, in  der es keine 

andere l ingua franca in der Gruppe gibt. Und dann natürl ich der Raum Museum:  H ier 

l iegt d ie Diskrepanz zwischen Leuten,  die sich darin auskennen und in den Diskursen 

zu Hause sind und anderen,  d ie das nicht sind . 

Und was mit „gegen Machtverhältn isse arbeiten" gemeint ist, ist eine Art permanente 

Arbeit. Diese lässt sich n icht auflösen.  Auch jetzt, wo die Gruppe ein Kol lektiv ist und 

wir eigentl ich beschlossen haben, dass wir al les gemeinsam entscheiden und 

sozusagen al le in  der gleichen Position sind, kommt es natürl ich einfach immer 

wieder dazu , dass d ie Sprache Ausschlüsse produziert, zum Beispiel in 

Diskussionen .  Oder jetzt zum Beispiel wurden wir nach Wien eingeladen und es 

hätten eigentl ich nur d ie fahren können, d ie eine Bewi l l igung haben.  Diese 

Machtverhältn isse ziehen sich ständig durch und es geht für mich beständig darum, 

immer wieder Mögl ichkeiten zu finden, d iese zu verschieben,  aber das gel ingt n icht 

immer. 

SE: Ich beschäftige mich in meiner Arbeit m it dem Begriff der Kontaktzone. Ist dieser 

Begriff für Sie ein wichtiger Begriff, da der sich ja auch mit vermachteten Räumen 

5 



+ 

auseinandersetzt und mit der Wichtigkeit, dass man genau das immer wieder neu 
verhandeln muss? Hat der Begriff eine Bedeutung für Sie? 

NL: Eigentlich ist der Begriff sehr interessant, wie ihn Mary Louise Pratt verwendet -
eben in diesem Sinn der imperialen Außengrenze, diese Grenze sozusagen als 
Raum zu sehen, in dem Gewalt stattfindet, aber auch Aneignungen und ich finde 
auch den Übertrag auf Museen in den Metropolen interessant, im Sinn von einem 
Übertrag von dieser Grenze in die Metropolen, aber ich würde mit dem Begriff nicht 
arbeiten, weil man irgendwie eine lange Erklärung dran anhängen müsste, was man 
damit meint. Gerade was ich bisher in der Diskussion über ethnologische Museen 
gelesen habe und auch überhaupt, da der Begriff meistens in einer extrem 
verharmlosenden Weise verwendet wird. Wenn iri Texten über Museen irgendwo 
„contact zone" steht, dann ist das meistens mit einer Vorstellung von einem 
harmonischen Austausch verbunden. Also genau diese Gewalt kommt da meistens 
nicht mehr vor. Ich habe da gerade noch, an das Interview denkend, ein Beispiel 
rausgesucht, z.B. in einem Text, wo es um das Humboldt-Forum geht, steht: ,,Somit 
können „contact zones" im Sinne von James Clifford geschaffen werden, als 
Handlungsräume, die ein gleichberechtigtes Aufeinandertreffen und Aushandeln von 
Perspektiven, usw. möglich machen. 
Was ich damit meine ist, dass in meiner Wahrnehmung gerade in der Diskussion in 
Museen der Begriff häufig eher dazu dient, nicht über Machtverhältnisse zu reden, 
sondern eine gewisse progressive Schwammigkeit hat. 
Es gibt einen Text, den ich sehr spannend gefunden habe von Robin Boast mit einer 
Kritik an der Verwendung von dem „contact zone"-Begriff, der heißt „Neocolonial 
Collaboration. The Contact Zone Revisited". 
Aber zurück zur Frage. Im Prinzip finde ich den Begriff sehr interessant, aber ich 
arbeite nicht damit. 

SE: Aber hat er Ihr Denken beeinflusst? 

NL: Ich habe in letzter Zeit schon sehr viel über diesen Begriff nachgedacht, aber 
mehr im Hinblick auf die Arbeit an meinem Dissertationsprojekt und bei der 
Literaturrecherche über Vermittlungs- und Ausstellungsprojekte, im Besonderen in 
der anglo-amerikanischen Diskussion in ethnologischen Museen. 

6 



S E: Gut, dann kommen wir vielleicht zu einem anderen Punkt. Sie arbeiten ja sehr 

viel mit verschiedenen Akteuren und verschiedenen Beteiligten und Communities. 
Wie beginnen Sie ein vermittlerisches Projekt? Oder wie haben Sie ganz konkret das 
Projekt Atelier begonnen? 

NL: Man kann sich ja nicht immer aussuchen, wie man ein Projekt beginnt, aber bei 
dem Projekt Atelier, da es im Rahmen eines Forschungsprojekts stattgefunden hat, 
gab es viel Freiraum. Es war auch sehr wichtig für das Projekt, dass es mit einem 
Aushandlungsprozess angefangen hat. Als erstes bin ich auf die autonome Schule 
zugegangen und habe unser Kooperationsinteresse geäußert. Damals war das 
schon mit einer gewissen Vorstellung verbunden, was für eine Art von Projekt zu der 
Ausstellung „Global Design" das sein könnte. Dann gab es einen sehr intensiven 
Diskussionsprozess mit Felipe Polania, der das Projekt von Anfang an mit mir 
geleitet hat, in dem alle meine Vorstellungen, die ich vorher von dem Projekt hatte, 
auseinander genommen wurden und der dazu geführt hat, dass wir ohne Plan 
angefangen haben, was sehr gut war. Also, diese Dekonstruktion der Einladung war 
sehr wichtig. Gleich am Anfang die Vorstellung, was möglicherweise für Leute 
interessant sein könnte in dieser Ausstellung dahingehend zu verschieben, einfach 
einen offenen Raum, einen Workshop mit verschiedenen gestalterischen Medien 
anzubieten und zu schauen, was interessant sein könnte; dann allerdings 
gemeinsam. Im Grunde genommen haben wir das Ausstellungsthema weggelassen. 

SE: Und darauf hat die Institution sich auch eingelassen? 

NL: Ja, die haben eben auch im Rahmen des Forschungsprojekts, vor allem die 
Leiterin der Ausstellung, Angeli Sachs, sehr viel Freiheit eingeräumt. Es war schon 
klar, dass sich das Projekt irgendwie mit der Ausstellung Global Design beschäftigt, 
aber diese Beschäftigung als einen sehr offenen Prozess zu starten, war in Ordnung. 

SE: Gab es nach dem Defragmentierungsprozess keine Wirkungsabsicht mehr? 

NL: Doch, aber nicht direkt im Bezug auf die Teilnehmerlnnen, sondern 
Wirkungsabsichten wurden eher im Hinblick auf das Museum selbst formuliert. 

7 



Ich habe das in diesem Prozess so formuliert, dass es ein Anliegen wäre, ein Projekt 
zu ermöglichen, in dem nicht nur Informationen oder Wissen vom Museum an 
Teilnehmerinnen fließen kann, sondern ein Projekt zu realisieren, das eine 

gemeinsame Wissensproduktion ermöglicht, aus der auch das Museum etwas lernen 
kann. 

SE: Und die Formulierung dieser Wirkungsabsicht... Sie hatten gerade gesagt, dass 
Sie das formuliert haben, da waren Sie nicht noch mal im Austausch mit den 
Teilnehmerlnnen, sondern das war ihre Position? 

NL: Ja, meine Position hat sich zu Beginn schon von der der Gruppe unterschieden, 
als das ich dieses Forschungsprojekt als Pilotprojekt initiiert habe und in diesem 
Forschungszusammenhang auch mit den Kolleglnnen noch mal eine Reflexion 
darüber hatte. 

SE: Und wie ist es zur Fortsetzung gekommen - wie ist es dazu gekommen, dass 
sich dann wirklich ein Kollektiv gebildet hat? Es gab ja ein abgeschlossenes Projekt -
der „Bleibeführer" ist entstanden und wie war dann der weitere Prozess? 

NL: Es war einfach so, dass wir uns weiter getroffen haben und die meisten Leute, 
die dabei waren, hatten Lust weiter gemeinsam zu arbeiten. Die Frage, das einfach 
zu beenden und aufzuhören hat sich nicht gestellt. Es ist eigentlich nicht zur Debatte 
gestanden. Aber die Form, in der weiter gearbeitet werden kann schon, da natürlich 
die Entwicklung in mehrerlei Hinsicht die Struktur von einem Vermittlungsprojekt in 
Frage gestellt hat. So war die anfängliche Finanzierung für das Projekt zu Ende und 
es war nicht klar, ob und in welcher Form es weitergeht. Das Museum hat schon 
auch Interesse geäußert, weiter mit der Gruppe zu arbeiten, aber die Struktur des 
Museums ist genau wie an den meisten anderen Häusern sehr an Ausstellungen und 
dem Programm dazu ausgerichtet und es hat sich kein naheliegender Weg 
angeboten, wie eine Weiterarbeit dieser Gruppe mit der Struktur des Museums 
zusammengeht. Und gleichzeitig hat die Entwicklung zu einem Kollektiv das Ganze 
von einer pädagogischen Situation in ein Kollektiv umgewandelt; auch hinsichtlich 
der inneren Organisationsstruktur hat es den Rahmen eines Vermittlungsprojektes 
verlassen. Was auch im Endeffekt dazu geführt hat, dass die Beziehung zum 

8 

_. 



Museum für Gestaltung viel sporadischer geworden ist. Die Gruppe hat sich sowohl 
vom Museum, als auch von der autonomen Schule abgekoppelt hin zu einer eigenen 
Dynamik entwickelt, die sporadische Kontakte pflegt. 

SE: Woran lässt sich ablesen, dass sich die Abläufe von einem pädagogischen 
Projekt hin zu einem Kollektiv verändert haben? Setzen jetzt nicht mehr Sie den 
Rahmen fest? An welchen Beispielen kann man das festmachen? Haben sich 
Abstimmungsprozesse verändert? 

NL: Das ist nicht einfach, muss man sagen. Es schleichen sich immer wieder 
Mechanismen ein, in denen ich automatisch wieder in die Moderatorinnenrolle 
rutsche, aber wir versuchen, das zu ändern. Also vielleicht kann man es so sagen: 
Während dem Projekt und der Arbeit am „Bleibeführer" hatten Felipe Polania und ich 
gemeinsam die Rolle der pädagogischen Leitung, im Sinne auch einer 
Verantwortung für den Prozess, übernommen. So zum Beispiel in Abstimmung mit 
der ganzen Gruppe Themen zu diskutieren, aber daraus wieder einen Plan zu 
entwickeln und Verantwortung für die Weiterarbeit und auch für die Moderation der 
Diskussionen zu übernehmen. Und diese Rolle haben wir in dieser Veränderung zum 
Kollektiv an die ganze Gruppe abgegeben, was sehr schwierig war, da jetzt 
Diskussionen einfach oft monatelang dauern und weil keiner den großen Plan macht. 
Aber dennoch ist es meiner Meinung nach sehr wichtig für die Entwicklung der 
Gruppe gewesen. Jetzt versuchen wir zum Beispiel auch, gemeinsam Texte zu 
schreiben. Und es hat sich dezentriert, indem Anfragen oder Vorschläge für neue 
Projekte von unterschiedlichen Leuten kommen und in die Gruppe getragen werden. 

SE: Wann würden Sie denn sagen, dass ein Vermittlungsprojekt gelungen ist? 

NL: Das kann ich jetzt wieder nur im Sinne von kollaborativen Projekten beantworten. 
Denn es ist etwas ganz was anderes, einen gelungenen Schulklassenworkshop zu 
geben. Da muss man einfach sehr unterschiedliche Kriterien anlegen. Bei einem 
Projekt, das mich interessiert, das versucht eine Zusammenarbeit zu entwickeln, 
kommt es mir gelungen vor, wenn eine Aneignung von dem Projekt stattfindet. Also, 
wenn es dann nicht mehr meines ist. 

9 



+ 

SE: Das kann ich nachvollziehen. Wenn ich es richtig mitbekommen habe, haben Sie 
immer als freie oder angedockte Vermittlerin gearbeitet, aber nie direkt als 
Angestellte an einer Institution, oder? 

NL: Doch, zum Beispiel bei der Dokumenta 12, das ist ja eine Institution, die zwar ein 
Event ist, aber da war ich einfach im Vermittlungsteam und genauso in der 
Kunsthalle. Da sind allerdings alle außer der Leiterin des Vermittlungsteams freie 
Mitarbeiterinnen. 

SE: Ja, so ist es bei uns auch. Dann haben Sie ja auch Erfahrungen in Institutionen 
sammeln können. Was würden Sie sagen, welche Rolle hat heute die Vermittlung 
innerhalb von Institutionen und vielleicht auch welche ungenutzten Potentiale hat 
sie? Das ist vielleicht eine sehr große Frage, aber vielleicht gab es ein Beispiel, wo 
Sie sagen, da hat die Vermittlung innerhalb der Institution was bewegen können. 

NL: Ja, Sie haben es ja eigentlich jetzt eh schon gesagt. Ich finde die Möglichkeit 
noch immer interessant, dass Vermittlungsarbeit heißen könnte, dass das, was in 
Kunstinstitutionen oder in Kulturinstitutionen passiert auch zu erweitern und zu 
verändern. Ich mag die Formulierung der Nutzung von Institutionen sehr gern, d.h. 
Möglichkeiten der Nutzung von Institutionen in verschiedener Weise zu schaffen. 
Auch vielleicht in Weisen, die man sich noch gar nicht vorstellen kann, was für einen 
Nutzen solche Gebäude auch noch haben können. 

SE: Hätten Sie ein Beispiel, von dem Sie sagen können, dass war für mich eine 
Neunutzung? 

NL: Ich gebe vielleicht ein ganz anderes Beispiel jetzt: Eine Institution, die mich 
gerade ziemlich fasziniert in Quito, in Ecuador, das Centro de Arte Contemporaneo, 
also das Zentrum für zeitgenössische Kunst. Die haben wirklich die Institution selber 
von der Zusammenarbeit mit dem umliegenden Viertel her gedacht. Sie haben ein 
sehr umfangreiches Programm unter dem Titel Forschung, der Zusammenarbeit mit 
der Nachbarschaft, mit unterschiedlichen Gruppen rund um dieses ehemalige 
Militärspital, wo das Museum jetzt ist. Und dort ist es tatsächlich so gedacht, dass 
aus der Zusammenarbeit mit der Nachbarschaft, Inhalte und auch die Struktur der 

1 0  



+ 

I nstitution heraus mitentwickelt werden.  Es g ibt ein Projekt, das sie jetzt angefangen 

haben , das heißt „sala local" ,  das ist ein Ausstel lungsraum,  der d iesen 

zusammenarbeiten gewidmet ist und der aus d iesen kol laborativen Projekten her 

bespielt wird und der wieder als Impulsgeber für andere Aktivitäten im Museum dient. 

Ein Beispiel, woran ich mich erinnern kann ,  war, dass sie eine Umgestaltung des 

Platzes h inter dem Museum in Angriff genommen haben unter anderem in 

Zusammenarbeit mit  einer Gruppe von Jugendl ichen,  d ie dort e inen Trainingsplatz 

für Parkour4 einrichten wol lten und d iese Gruppe ist dann dazu übergegangen, für 

das Centro de Arte Contemporaneo Parkour-Workshops für andere Jugendl iche 

anzubieten .  Diese Gruppe hat sich dadurch professional isiert und gibt jetzt auch 

Workshops an anderen Orten ,  d ie dann in das Vermittlungsprogramm Eingang 

finden.  

SE: Das ist jetzt Tei l  des Vermittlungsprogramms? 

NL: Ja genau - auch von dem Ferienprogramm. Also diese Mögl ichkeiten ,  dass aus 

Kol laborationen zwischen Gruppen und einer Institution Dynamiken entstehen, d ie 

die Inhalte der I nstitution selbst mitdefin ieren - ich finde, das ist ein Beispiel für so 

eine Arbeit. Ich fände es sehr spannend,  wenn das auch woanders noch passiert. 

Das wäre das Potentia l .  

SE: Und gibt es Ihrer Meinung nach auch eine Form der Ü berforderung des 

Vermittlungsbegriffes? Was Vermittlung al les tun kann und leisten sol l? Im  

Augenbl ick wird Vermittlung ja sehr stark bemüht, um d ie öffentliche Förderung von 

Museen zu rechtfertigen. Sehen Sie irgendwo Grenzen der Vermittlung? 

NL: Ja, viel leicht auf zwei unterschiedlichen Ebenen. Einerseits d iskursiv finde ich es 

problematisch , dass im Moment Vermittlung sehr oft auch verwendet wird ,  ohne 

Bezug auf d ieses Arbeitsfeld zu nehmen . Dass dann Ausstel lungen selber schon 

Vermittlung sind und ein künstlerisches Projekt sich selbst als Vermittlung 

bezeichnet. Ich habe das Gefüh l ,  dass es da eine I nflation unter d ieser Dynamik von 

„educational turn" gibt, die ich dann schwierig finde, wenn eben spezifisch das 

Wissen über Vermittlung in dem eigenständ igen Diskurs, der sich in der Vermittlung 

4 In Quito zumindest wird die Sportart mit k geschrieben. (Anmerkung NL) 

1 1  



entwickelt hat, nicht zur Kenntnis genommen wird. Ich weiß nicht, ob ich mich 
verständlich ausgedrückt habe. 

SE: Vielleicht wiederhole ich das einfach noch mal mit meinen eigenen Worten und 
dann können Sie es ja noch einmal zurecht rücken. Einige reiten auf dieser 
Hypewelle der Vermittlung mit und deklarieren Projekte künstlerischer Art oder 
Ausstellungen als Vermittlung ohne sich mit dem Arbeitsfeld der Vermittlung wirklich 
auseinandergesetzt zu haben und die Diskurse darüber und darum zu kennen. 

NL: Ja, das ist eine Ebene. Auf einer anderen Ebene ist ein Auseinanderklaffen 
zwischen der Wichtigkeit, die Vermittlung kulturpolitisch zugesprochen wird, zu 
beobachten, zum Beispiel bei der Förderung von Institutionen, und den 
Arbeitsbedingungen und der Finanzierung auf der einen Seite, die real dafür in den 
meisten Museen, die ich kenne, vorhanden sind. In dem Sinn ist es auch eine 
Überforderung. 

SE: Gibt es mehr zu lesen über das Centro de Arte Contemporaneo? 

NL: Ich kenne noch gar nichts. 

SE: Das hörte sich sehr spannend an, wenn sich eine Institution einfach von Anfang 
an darüber bewusst ist, wo sie ist und was sie tut und die Menschen drum herum 
einbindet. Das ist natürlich eine tolle Herangehensweise. 

NL: Ja, ich habe, glaube ich, sonst noch keine Institution kennen gelernt, die das 
echt ernst meint. Zu dem Grad, dass es eben wirklich die Nutzung des Raumes auch 
in Frage stellt. Der Ausgangspunkt für dieses Museum, wo jetzt das Centro de Arte 
Contemporaneo ist, war, dass dieses ehemalige Hospital ein besetztes Haus war, 
das auch eine kulturelle Treffpunktfunktion gehabt hat und dann für eine 
Großausstellung renoviert wurde und diese Dynamik verdrängt wurde und sie sind 
sozusagen von der Idee ausgegangen, welche Ansprüche aus der Geschichte es auf 
diesen Raum aus der Umgebung gibt. Und sie haben die Entwicklung der Institution 
als Wiederaneignung des Raumes gedacht. 

1 2  

--



d 

SE: Spannend! Und waren die ehemaligen Besetzer auch an der Entwicklung 
mitbeteiligt? 

NL: Nein, weiß ich nicht. Ich glaube nicht direkt, aber das könnte ich jetzt nicht 
sagen. Ich weiß zum jetzigen Zeitpunkt auch noch zu wenig. 

SE: Danke für das Gespräch. 

1 3  



d 

Interview 11. Oktober 2012 
mit Kristina Leko (KL) 

Kurvita: 
Kristina Leko, 1966 in Zagreb, Kroatien, geboren. Seit 1989 kontinuierliche 
künstlerische Praxis: Ausstellungen, Kunstprojekte. 1996 bis 2001 arbeitete sie als 
Autorin und freie Publizistin in Kroatien und veröffentlichte zahlreiche Artikel in 
kroatischen Kunst- und Kulturzeitschriften sowie Zeitungen. Sie erstellte 
Rundfunkbeiträge in Kunstprogrammen des Fernsehens und beschäftigte sich mit 
kritischem Nachdenken und Überlegungen zu alternativen Kunstformen und neuen 
nichtinstitutionellen Kunst- und Kulturproduktionen. 1999 bis 2001, Lehrauftrag an 
der Akademie der Bildenden Künste der Universität Zagreb. 2001 Umzug nach 
Deutschland wegen Familienzusammenführung. 

Anmerkung SE: Ich habe einige sprachliche/grammatikalische Korrekturen 
vorgenommen, um das Verständnis zu erleichtern. 

SE spricht einleitend über ihre Masterthesis. KL gibt mir „How people live" - ein 
Projektkonzept, das sie über mehrere Jahre bis einschließlich 2015 durchführen 
möchte. 

KL: Nur um noch ein bisschen mehr Konfusion zum Thema Vermittlung zu stiften 
oder zu dem etwas altmodischer Begriff „Kulturarbeit" oder auch der „politischen 
Bildung", das ist bei mir immer so: Ich arbeite immer mit Menschen und dann sind die 
Biografien der Teilnehmenden auch immer Teil von diesen Projekten. 
Ich werde Dir so ein bisschen über die Projektstruktur erzählen. Jetzt, da ich schon 
ein bisschen älter bin, möchte ich auch etwas größere Sachen machen und so habe 
ich 2010 mit diesem Projekt angefangen oder besser gesagt eine erste Performance 
mit diesem Titel entstand eigentlich schon 2008. Aber jetzt habe ich eine Trilogie vor: 
Ein Teil ist eine Ausstellung in Zagreb, ein anderer ein Projekt in Graz - das ist 
meine zweite Heimatstadt - ganz viel habe ich in Graz gemacht und ein paar 
wichtige Arbeiten sind für mich da entstanden und ein dritter Teil soll in Bochum 
stattfinden. Eigentlich könnte das auch in Berlin sein, aber es ist vielleicht doch 
besser, wenn es im Ruhrgebiet mit seiner industriellen Geschichte stattfindet. 

1 



◄ 

Nun zur Ausstellung in Zagreb: 
Der Titel ist: ,,Wie das Volk lebt - How people live" . 2008 habe ich eine erste 
Performance gemacht, ein Reading in der Natur, bei der ganz viele Künstler 
anwesend waren. Das war während einer Künstler Residency. ( . . .  ) Ich las dort einen 
Text über das Leben in passiven Gegenden. ( . . . ) Darunter verstehe ich die typische 
Heimat der Gastarbeiter. 
Für die geplante Ausstellung in Zagreb werde ich eine Recherchereise machen und 
Filme mit Menschen und deren Familien machen. Die Ausstellung findet in einem 
Museum mit einem sehr großen Raum für temporäre Ausstellungen statt. Und da 
werden wir so ca. zehn Zimmer oder Haushalte rekonstruieren. So wie sie jetzt sind. 
Das wird eine Art Armutsbericht. Man wird dort realistische Orte sehen. Natürlich 
müssen wir dafür Möbelsponsoren finden, damit wir das bauen können. Und dazu 
kommen die Filme und weitere Beschreibungen. Das wird, so denke ich, ziemlich 
schockierend sein, da das noch immer so arme Gegenden sind und den Leuten in 
den Städten nicht bewusst ist, was da läuft. Die Ausstellung wird vom Design her so 
wie Dogville, also alles offen. Und in meiner Vorstellung werden dann Plattformen 
darüber gebaut, so dass man auch darüber laufen kann und das von oben 
anschauen kann. Und dann möchte ich zwei Monate lang, eine Art Schule, ein 
Programm haben, zu dem Schulklassen kommen und dann gibt es dort 
Kunstvermittlung, aber eigentlich ist das dann eher politische Bildung zu dem Thema 
Armut in den 1930er Jahren und heute. Dann würde ich auch gerne dort Theater im 
Brechtschen Sinne machen, wo auch ich reden will, aber auch Schauspieler oder 
Soziologen oder Politiker. Es gibt viele politische Konzepte, die dort nicht so 
verbreitet sind, wie zum Beispiel das „Grundeinkommen". Solche Konzepte möchte 
ich dort vermitteln lassen. Und das ist dann als Kunstvermittlung gedacht und wir 
werden auch experimentelle Kunstvermittlung machen. Das ist der erste Teil meiner 
Trilogie. 

Und hier siehst Du ein Haus aus dem 19. JahrhUndert. (KL zeigt mir ein Foto aus 
einem kroatischen Bergdotf). Es gab seit jeher Auswanderung in dieser Gegend, z.B. 
in Richtung Österreich zu Zeiten der Monarchie. 

2 



Das sind also die drei Orte für mein Projekt. Ein kroatisches Gastarbeiterdorf, Opel­
Bochum und das ist hier eine Moschee in Graz. (KL lacht) - das ist wunderbar - da 
kann man ganz viel vergleichen. 

Nun zum zweiten Projekt: 
Das ist ein Projekt aus Graz, das fast zu Ende ist. Es gibt dort das Annenviertel. Ich 
arbeite dort mit Rotor (Verein für zeitgenössische Kunst),  die sehr politisch sind. Und 
die waren immer auf der anderen Seite des Flusses Muhr. Das ist auch die Seite, auf 
der die ersten Fabriken während der Industrialisierung gebaut wurden. Z.B. Magna 
Österreich - die stellen Ersatzteile für die Automobilindustrie her. Das Annenviertel 
war Teil eines dreijährigen Projektes von Anton und Magarete (Rotor), das letztes 
Jahr abgeschlossen wurde. Das war ein EU-Projekt, bei dem sie mit dem Viertel, 
dessen Entwicklung und mit den Leuten gearbeitet haben. Und mein Projekt findet 
auch in diesem Gebiet statt, da dort die ersten Fabriken gebaut wurden, aber auch 
traditionell ist es ein lmmigrantenviertel. Schon immer. Schon seit dem 16. 
Jahrhundert. Es gibt hier zum Beispiel die Welsche Kirche, die von Italienern erbaut 
wurde und dahinter ist die Pflastergasse, in der es bis vor 15-20 Jahren noch kleine 
Häuser gab, die teilweise aus dem 16. Jhd. stammten oder zu der Zeit umgebaut 
wurden. Dort haben die italienischen Gastarbeiter im 16. Jhd. gewohnt. In der Zeit 
erhielt Graz sein barockes Flair - das haben damals die Italiener gebaut. Es kamen 
italienische Architekten nach Graz und auch die Handwerker kamen aus Italien. Die 
Italiener waren katholisch und die Grazer Protestanten und bereits damals gab es 
dort verschiedene Religionsgruppen, genauso wie heute - heute sind hier Muslime. 
Das spiegelt sich irgendwie. 
Ein anderer Ort im Annenviertel ist das Volkstheater, das wurde damals als 
Gegengewicht zur Oper auf der anderen Seite der Muhr eingerichtet. Diese Spaltung 
zwischen den zwei Muhrseiten ist an vielen Stellen sichtbar. Auf der einen Seite eine 
SPD-Hochburg, eine Volkshochschule und Kommunisten. Aber das ist heute alles 
von Immigranten bewohnt. Auch im 19. Jhd. war das so. Was wir hier sehen, ist eine 
der Stationen von den Emigranten aus den Gegenden (aus Kroatien), die dann in 
den 60er Jahren aus Jugoslawien nach Deutschland gingen. 
Bei unserem Projekt haben wir erstmal eine historische Recherche über das Viertel 
gemacht. Ich habe mit zwei Historikern zusammengearbeitet. Die sind beide 
spezialisiert auf soziale Bewegungen und Arbeitergeschichte. Daraufhin haben wir in 

3 

1 



r1llfe 

diesem Viertel 18 Orte definiert und jeweils historische Texte dazu geschrieben. 
Danach haben wir Biografieforschung betrieben. Eigentlich ist dieses Projekt eine 
Fortführung meines früheren Projektes „Missing Monuments" 1 , das ich auch in Graz 
durchgeführt habe. Dieses Projekt bezog sich auf Biografien von Gastarbeitern. 

(Es klingelt an der Türe.) 

KL: Ich arbeite seit 1999 mit dieser Methode. Mittlerweile ist es schon ein bisschen 
langweilig, immer zu versuchen in dieser Brennpunktsituation zu arbeiten und ich 
habe darauf auch nicht mehr so viel Lust, aber in so einer sozialen Umgebung 
kannst du ganz viel entdecken und wahrnehmen. Das kann ich vermitteln, sowie 
auch diese Biografieforschung. Ich habe früher ganz viel geschrieben und auch 
Dokumentarfilme gemacht. So habe ich auch Erfahrungen gesammelt, wie man ein 
Interview macht oder wie man einen Dokumentarfilm dreht - man muss nicht nur 
einfach eine Frage stellen, sondern man muss sich austauschen. Das alles ist auch 
verflochten mit der Anthropologie und der Diskussion über Repräsentation in den 
1980er Jahren - das findest du auch bei meiner Ethik - diese 12 Regeln. 
Eine befreundete Anthropologin aus Graz hat mir gesagt, dass es in manchen 
Aspekten eine ganz ähnliche Ethik für die Feldforschung gibt, dass man sich auf der 
gleichen Ebene austauscht. 
Für das Projekt haben wir letztendlich beschlossen, ein Seminar an der Karl­
Franzens-Universität Graz im Bereich der Kulturanthropologie zu machen und die 
Methode der Feldforschung anzuwenden. Die Studierenden haben dann 
Biografieforschung gemacht und ich habe ihnen meine Art und Weise, wie ich das 
mache, beigebracht. Erstmal gab es einen Rundgang für zwei Tage und dann haben 
wir diese Orte - nicht alle, aber vielleicht acht besucht und verschiedene Historiker 
haben uns berichtet. Und nachher haben wir in kleinen Gruppen gearbeitet und 
haben noch mal andere Orte besucht und recherchiert: Wer wohnt da? Wie nehme 
ich Kontakt mit den Leuten auf? Wie mache ich das alles als Feldforschung? Und am 
Ende haben die Studierenden dann Texte mit den Biografien von den Leuten 
verfasst, die sie interviewt haben, die an diesen Orten wohnen oder arbeiten und 
dazu mussten sie dann auf eine partizipatorische Art und Weise versuchen, visuelles 

1 Vgl. URL: http://www.kristinaleko.net/Leko_MissingMonuments.pdf (Stand: 9. Juni 2013) 

4 

--- --- - - - 1 



◄ 

Material zu sammeln. Die Idee war, die andere Person zu involvieren und nicht 
einfach nur Fotos zu machen. 

SE: Über welchen Zeitraum ging das? 

KL: Das war ein Semester. Wir sollten eigentlich zwei Semester haben, das wäre 
besser. Da haben wir nicht so gut geschätzt. Und als Abschluss des Projektes sind 
Interventionen im öffentlichen Raum und ein Buch geplant. Im Buch werden die 
Beiträge der Studierenden teilweise komplett veröffentlicht, teilweise weiter 
bearbeitet, denn manche haben ihre Arbeit nicht zu Ende gebracht. Die müssen noch 
ein bisschen recherchieren. Und basierend auf diesen Ergebnissen kommen an etwa 
zehn Orten die Interventionen und eine Texttafel, wo man einen kurzen historischen 
Text lesen kann und ein Ausschnitt aus einer Biografie, die da vor Ort gefunden 
wurde. Zusätzlich gibt es noch einen Eingriff im öffentlichen Raum. 
Das hier zum Beispiel (KL zeigt mir ein Foto) ist das kurdische Informationszentrum. 
Das interessante hierbei ist, dass in den 20er Jahren in den gleichen Räumen die 
erste anarchistische Zelle war. Die hatten da einen Kindergarten und einen Verlag 
und jetzt sind die Kurden da. Solche Verbindungen versuchen wir zu finden. Denn 
das finde ich schon merkwürdig - damals die, die keinen Staat wollten und jetzt die, 
die keinen Staat haben. 

SE: Wusste die kurdische Gemeinde über die Vornutzung dieses Gebäudes? 

KL: Ja. Hier an der Fassade des anderen Hauses gibt es eine Seitenwand, die ganz 
flach ist. Ich denke, die werden wir einfach rot übermalen - als Intervention. 

SE: Wie viel Gestaltungsraum haben die Studierenden und wie viel gibst du vor? 

KL: Je nachdem. Eine zum Beispiel hat ganz schöne Zeichnungen von Leuten aus 
dem Computerraum im Arbeitsamt gemacht. In dem Gebäude gibt es auch Reliefs 
mit Abbildungen von Arbeitern. Sie wird sich dort engagieren, dass sie ihre 
Zeichnungen dort ausstellen kann und ich helfe ihr dabei. Oder es gibt zum Beispiel 
zwei Studierende, die wollten eine Audioinstallation am Esperantoplatz machen und 
dort gibt es auch einen Internetladen, der als Installationsort eine schöne Verbindung 

5 



◄ 

zum Thema Sprache ergibt. Ich werde die Studierenden bei der Soundinstallation 
betreuen. 

SE: Hier bist Du ja fast schon Kuratorin. 

KL: Ja. Bei manchen werde ich kuratieren und bei anderen einfach künstlerisch 
arbeiten. Meine Rollen sind unterschiedlich. Es gibt keine Regel. Es geht mir mehr 
um Kommunikation. Auf diesem Foto zum Beispiel sind der chinesische 
Ladenbesitzer und die Elisabeth. Das war sehr schön bei der Präsentation. Manche 
der Interviewten sind gekommen und so sind verschiedene Welten aufeinander 
getroffen. 
Es gab aber auch drei Leute, die ausgestiegen sind. Die konnten das nicht. 

SE: Weil sie sich nicht in einer öffentlichen Form präsentiert sehen wollten? 

KL: Nein, das waren Studierende. Das hatte mit dem Thema zu tun. Ich würde 
sagen, dass es sich hierbei auch viel um das Thema Grenzen in der Gesellschaft 
und Rassismus gehandelt hat. Und da war eine kleine Gruppe - drei Leute, die sind 
alle ausgestiegen. 

SE: Und was glaubst Du war der Grund? 

KL: Die konnten sich in dem Kontext nicht zurecht finden. Das war ihnen zu fremd, zu 
viel. Damit habe ich nicht gerechnet. Ich habe gar nicht gedacht, dass jemand so 
reagieren könnte. Innerhalb des Projektes haben die Studierenden sehr viel Armut 
gesehen und mussten feststellen, dass sie auf der anderen Seite stehen. Und dann 
haben sie sich nicht getraut, das anzuschauen. 

SE: Du hast gesagt es geht Dir um Kommunikation. Was war die Hauptmotivation 
dieses Projekt zu machen? 

KL: Also Hauptmotivation ist ganz banal. Das ist die Integration der Geschichte 
dieses Migrantenviertels in die Arbeiterinnengeschichte. Das ist de facto 
Arbeiterinnengeschichte, nur wird es als solche nicht wahrgenommen. Es wird 

6 



heutzutage vielmehr von der Spaltung zwischen Islam und Christentum überlagert. 
Die Gastarbeiter werden als kulturelle Identität über ihre Religion wahrgenommen 
und nicht solidarisch als ökonomische Migration. Denn wenn man das marxistisch 
betrachtet, ist diese Immigration ganz banal und das macht auch nichts, denn auch 
im 19. Jahrhundert waren die Arbeiterinnen dort fremd und auch jetzt sind die 
derzeitigen Arbeiterinnen dort fremd. Damals waren die Fremden eben Katholiken. 
Ich finde es wichtig, dass man dieses Thema noch mal auf dieser Ebene hinterfragt. 
Auch als Mensch mit Migrationshintergrund in Deutschland ist mir dieses Phänomen 
vertraut. Ich bin, wenn ich kein Kopftuch trage, schon keine normale Migrantin mehr. 
Und dazu kommt dann noch das Phänomen, dass ich gar nicht das Recht dazu 
habe, Migrantin zu sein. Als ob die Türken und Muslime die Migrantenkategorie für 
sich reserviert haben. Wenn du jetzt im Internet nach jugoslawischen Gastarbeitern 
suchst, findest du gar nichts. überall sind türkische Gastarbeiter. Es ist ganz deutlich 
wahrzunehmen. Das ist das eine, aber andererseits gibt es sehr viel strukturellen 
Rassismus in der Gesellschaft. Und das kann man meiner Meinung nach als 
Deutscher nicht so gut wahrnehmen. 
( . . .  ) 
Und wenn man dann mit den Studenten in eine serbische Kneipe geht, in der 
niemand Deutsch spricht, dann sind die Grazer oder die Studierenden auf einmal 
schockiert, dass es so was in ihrer Umgebung gibt und wie arm alles ist. Wir haben 
uns sehr viele Kneipen mit einem ehemaligen Imbissbesitzer angesehen. Dort würde 
ich alleine ohne diesen Mann niemals hingehen. 

SE: Und entstand dort eine Austausch? 

KL: Ja, der hat uns einfach von seinem Leben erzählt und ein paar Orte gezeigt. Er 
hatte vier Imbisse, doch die sind alle Pleite gegangen. Er hat uns in dem Viertel 
ähnliche Orte gezeigt, allerdings ändert sich dort gerade sehr viel, denn auch dort 
gibt es Gentrifizierung und gerade herrscht dort eine ganz komische Mischung. 
Ich denke viel über Themen, wie Repräsentation, Gleichwertigkeit und Austausch 
nach und wie das in diesen Arbeitskontext überführbar ist. Ich habe eine Ausbildung 
und habe Philosophie studiert. Daher kann ich vielleicht Dinge oder weiß gewisse 
Sachen, die andere nicht wissen und kann manchmal einfach hilfreiche Tipps geben. 
Aber ich versuche auch immer etwas zu finden, das ich selbst von den anderen 

7 

- - - - -- - -- -- - - -



lernen kann. In diesem Amerikaprojekt waren zum Beispiel fünf Frauen, von denen 
ich sehr viel zum Thema Haushalt gelernt habe. Wie man sparen kann oder wie man 
sich als Familie organisiert. Das sind die Sachen, die ich nicht kenne und da kann ich 
etwas erfahren. Und andererseits - vielleicht nicht bei diesen Frauen - kann ich eine 
Selbstreflexion bewirken. So sehen zum Beispiel viele Menschen, die keine 
Ausbildung haben, gar nicht, was für Chancen sie haben könnten. Gerade das 
verstehe ich auch als Teil meiner Arbeit. Aber wie soll man das nennen. Ist das 
politische Bildung? Zum Teil ist es das. 

SE: Ich würde fast sagen, das geht auch in Richtung Sozialarbeit. 

KL: Und nun zum dritten Teil des Projektes. Seinen Ausgang fand es in der Debatte 
um die Schließung des Opelwerkes in Bochum. Das ist schon einige Jahre her. Es 
war vielleicht im Jahr 2010, als die Nachrichten kamen, dass das Opelwerk 
geschlossen wird. 
Hier möchte ich gerne eine Auflösungsgesellschaft für die Arbeiter machen, die 
entlassen werden und die sich kreativ ermächtigen möchten. Ich nenne das 
„Empowerment". Empowerment ist sehr wichtig für meine Arbeit. Seit jeher 
eigentlich. Denn seitdem ich angefangen habe, mit Video zu arbeiten und mit 
Dokumentarfilmen, habe ich immer versucht, die Leute zu involvieren. Mir war es 
immer wichtig, dass sie etwas Kreatives für das Video machen, dass sie die 
Geschichte gestalten und nicht nur von mir gefragt werden, etwas sagen und 
„Tschüß". Dann habe ich bemerkt, wie positiv das auf die Leute wirkt, wie die Leute 
sich hierdurch auch verändern. 
In Bochum würde ich gerne für zwei Monate ein „open house" machen. Dort soll es 
ein Angebot in Zusammenarbeit mit der Ruhruniversität Bochum geben, denn dort 
gibt es das vielleicht beste Institut für Arbeitergeschichte und soziale Bewegungen 
mit einem Archiv und auch ganz nette Leute. 
Es gibt auch eine gemeinsame Arbeitsstelle der Gewerkschaft Metall und der 
Universität Ruhr, die ein ganz netter Mann leitet, der sich sehr viel mit Opel in 
Bochum beschäftigt hat. In dem „open house" würde ich so eine Reihe von lokaler 
Arbeiterinnengeschichte veranstalten und auch die Bochumer einladen, damit sie 
sich hier anhand von verschiedenen Medien und Angeboten mit dem Thema der 
Entlassung auseinandersetzen. Im Jahr 2004/5 habe ich das zum Beispiel bei einem 

8 



Projekt mit Arbeitslosen als Methode entdeckt. Diese haben sehr große 
Selbstbildnisse gemacht. Das kann man nicht, wenn man sich schlecht fühlt oder 
wenn man ein bisschen deprimiert ist. Man muss sich schon ein bisschen 
herausfordern, das zu machen. Und wenn man das dann schafft, hat es eine 
Rückwirkung, eigentlich sehr therapeutisch, sehr wirksam, sehr gut. Wenn man ein 
Selbstbildnis zeichnet ist man sofort in der eigenen Biografie und kann daran auch 
weiterarbeiten. Ich plane auch andere Künstler einzuladen, die zum Beispiel mit 
Gesang oder Theater und Performance arbeiten, so dass man die Biografien auch so 
bearbeitet und parallel wird ein Film gedreht. Grundsätzliches Ziel ist es einen Film 
zu machen, aber man kann dazu auch Gegenstände oder Portraits zeigen. 

SE: Du hast einen sehr konkreten Plan formuliert. Wie viel Raum gibst Du dem 
Prozess? Denn Du arbeitest ja mit Menschen und diese Menschen bringen sicherlich 
auch Eigendynamik mit in den Prozess rein. Wie sehr hältst Du an Deinem Plan fest? 
Du hast jetzt zum Beispiel gesagt, es soll am Ende ein Film rauskommen. 

KL: Am Anfang muss man sich entscheiden, was man machen wil l. Was für Material 
brauchst Du? Sonst wird das nichts oder es würde dann drei Jahre dauern. Und 
ü berhaupt musst Du dann eine Gruppe machen und diese entscheidet dann 
gemeinsam, was sie machen wollen, aber das wäre dann eher ein philosophisches 
Seminar denke ich. Wenn man das nicht möchte, muss man sich irgendwie 
limitieren. Wir machen zum Beispiel zwei Gesangsworkshops und laden hierzu 
immer die Leute ein. Diese müssen sich aber nicht filmen lassen. Da muss man 
beobachten und behutsam entscheiden. Es gibt auch einen Arbeitstitel : ,,Opelwerk -
Das war ich." Man kann sich auf verschiedenen Ebenen identifizieren. Meiner 
Meinung nach kann man da eigentlich alles reinpacken. 

SE: Noch eine Frage zum Prozess. Wie offen legst Du Deinen Plan? Du wirst ja am 
Anfang sicher eine Informationsveranstaltung machen, wenn Du sagst, alle werden 
eingeladen und kommen erstmal. Wie klar ist den Teilnehmenden Dein Konzept? 

KL: Ich versuche immer so viel, wie möglich zu erklären. Aber manchmal verstehen 
die Leute es nicht, auch wenn Du hundert Mal sagst: Wir machen hier einen Film. Die 
wissen vielleicht nicht, was es bedeutet, einen Film zu machen. 

9 



SE: Aber es ist Dein Anspruch, das offen zu legen. 

KL: Ja, aber manchmal, wenn ich sehe, dass jemand das gar nicht mitbekommt, 
dann lasse ich es. Und es gibt auch Leute, da finde ich, dass das sehr gut passt und 
dass ich mich wirklich drum kümmern muss, dass diese Person dabei bleibt. Das 
kann die Ausstrahlung sein, aber auch deren Biografie, alles. 
Meiner Meinung nach ist es immer so, dass man etwas anbieten muss, um etwas 
zurück zu bekommen. Wenn wir einen Film haben wollen, dann müssen wir dieses 
Ziel verwirklichen und diejenigen, die teilnehmen, müssen darin einen Sinn finden. 
Und wichtig wäre noch: Es wird in der Auflösungsgesellschaft kein Geld verteilt, aber 
man erhält vielleicht die Möglichkeit einer Selbstreflexion. Und das ist dann 
Empowerment. 

SE: Und am Schluss siehst Du es schon als Euer gemeinsames Projekt... 

KL: Wenn nur irgendwelche Leute kommen und sagen: ,, Ich heiße so und so und bin 
in diesem Jahre gekommen und jetzt bin ich in Pension oder jetzt bin ich entlassen 
worden." Das wäre kein Film. Es muss tiefgründiger werden. Was ist jetzt in diesem 
Moment die Bedeutung der Situation, wenn die Leute hier entlassen werden und ein 
großes Werk abgebaut wird? Was ist das? Wie sollten wir uns das erklären? Wie 
können wir damit zurecht kommen? 
Das ist die Aufgabe des Films. Und dieser Inhalt ist da. Da müssen diese Themen 
von sozialer Bewegung, von Outsourcing, von Kritik am Kapitalismus angesprochen 
werden und ich bin mir sicher, dass das passieren wird. 

SE: Wenn die sich wirklich darauf einlassen. 

KL: Wenn wir das echt verstehen wollen. Und es macht auch keinen Sinn, wenn 
jemand einfach nur sagt: ,,Ich bin hier seit 1956 und jetzt bin ich arbeitslos". Das ist 
dann keine Leistung. Aber mir geht es um eine Leistung, um Kulturarbeit . 
Und was wir hier jetzt vermitteln? Keine Ahnung. Ich habe das Gefühl, dass ich in 
meiner Arbeit den Leuten immer das vermittle, was ich über die Welt weiß, über 
soziale Strukturen, über Gesellschaft, weil ich immer auch in ganz definierter sozialer 

1 0  



--

Umgebung arbeite. Ich würde ich sagen, dass diese politische Bildung oder 
Kulturarbeit als politische Bildung die Grundlage meiner Arbeit ist. 

SE: Um noch mal Deine Rolle zu definieren. Irgendwie ist es fast etwas zwischen 
Künstlerin, politisch Bildende, Kulturarbeiterin, Therapeutin . . .  

KL: Ethnografin - auch ganz viel, wenn man die Sachen dokumentiert . . .  

SE: Und wenn Du jetzt ein Bild für Deine Rolle in den Projekten finden müsstest. Wo 
stehst Du und wo steht die Gruppe? 

KL: Was ich mache? 

SE. Wo befindest Du Dich? Ich möchte an dieser Stelle noch mal auf die 
Kontaktzone zu sprechen kommen. Es ist ja einfach so, dass in gewisser Weise ein 
Gefälle da ist. Du bewegst Dich mit mehreren Studienabschlüssen meist in einem 
sozial schwachen Milieu. Damit bewegst Dich in der Gesellschaft auf einer höheren 
Stufe oder wie auch immer man das nennen möchte. Und wie gehst Du damit um? 

KL: Also zum Thema Kontaktzone. Hast Du den Sezessionenkatalog von mir? Ich 
kann Dir ja einen geben. Hier gibt es Regeln: 
Schaffe Kunstwerke in einer Umgebung, in der diese üblicherweise nicht entstehen, 
Zeige sie in einer Umgebung, die gewöhnlich solche Dinge nicht sieht, etc. 
Das ist bei site-specific oder New Genre Public Art immer so. Das hat in den 1960er 
oder 1970er Jahren begonnen. Aufklärung ist vielleicht ein falscher Ausdruck, aber 
es gibt immer diesen Anspruch, nicht irgendwo mit einem Bild in einer Galerie in 
weißen Wänden sein. 
Das ist die eine Seite und andererseits sind da diese offenen Einrichtungen. 
Kommunale Galerie und so etwas. Das war der Schock meines Lebens. Bei der 
Eröffnung meiner ersten Ausstellung in Kroatien waren 13 Leute. 
Das war in einer Kleinstadt an der Küste Kroatiens. Da habe ich mich gefragt: 
„Warum macht man das?" Das ist doch Blödsinn. Das macht keinen Sinn. Man muss 
dazu sagen, es war in einer Kleinstadt und es war nicht Sommer, daher gibt es dort 
nicht so viele Leute, aber es ist im Grunde eine Verschwendung von Geldern, von 

1 1  



allem. Und aus diesem Grunde habe ich dieses Projekt mit Bauern gemacht. Und 
das war für mich dann eine Kontaktzone. Eine perfekte Kontaktzone. Menschen zu 
integrieren, sollte sowieso passieren. Dazu kommt, dass ich bei meinen Projekten 
immer Leute ins Museum reinbringe, die da sonst, von sich aus, nicht hin kommen 
würden. Oder auch ins Theater. Das war jetzt in New York in diesem Sommer. Das 
war meine erste Erfahrung mit Theater. Von den alten Frauen aus Amerika, mit 
denen ich vor 10 Jahren die Ausstellung gemacht habe, waren fünf oder vier auf der 
Bühne und haben dort gesungen und Gedichte gelesen. Zudem gab es dort auch 
einen Künstler, einen echten Künstler. Das Theater hat analysiert, wer zu der 
Vorstellung gekommen ist, da man eine Email schicken musste, um Tickets zu 
bekommen und dabei ist herausgekommen, dass vielleicht 10% der Leute früher 
bereits in dem Theater gewesen sind und alle anderen nicht. Und das ist dann schon 
eine Mission. Hier trifft für mich auch der Begriff der kulturellen Demokratie zu. 

SE. Dass man es schafft, dass man kulturelle Orte öffnet, so dass neue Leute sich 
mit diesen Orten auch identifizieren können. 

KL: Ja, denn wenn Du keinen erreichst, macht das für mich keinen Sinn. Kunst ist als 
Betrieb eigentlich so dekadent. 

SE: Und spielen die Machtstrukturen innerhalb des Projektes für Dich eine Rolle? 
Denn Du bist ja diejenige, die den Plan hat, die das Geld mitbringt, die sich die 
Gruppe aussucht und einlädt. Machst Du Dir da manchmal Gedanken drüber, ob Du 
dadurch Macht ausübst, eine manipulative Macht vielleicht auch? 

KL: Ja, das ist immer so. Das ist die Macht des Regisseurs. Das ist auch wichtig, 
denn wenn man diese Macht nicht ausübt, dann kommt nichts zustande. 

SE: Und Du bist Dir dessen bewusst und es ist für Dich auch nichts, womit Du einen 
besonderen Umgang finden musst oder was Du besonders deutlich machen 
möchtest? 

KL: Aber nein, die Leute, die zum Projekt kommen, die wissen auch nicht, dass ich 
eine Künstlerin bin oder so was. Ich sage es, aber die verstehen das auch nicht, so 

1 2  



wie Du oder wie ich. Zum Beispiel bei dem Projekt, das ich im Geburtsort Titos mit 
meinem Mann gemacht habe. Mein Mann ist ein Bildhauer und hat in diesem Projekt 
den Leuten beigebracht, wie man Köpfe gestalten kann. Und da haben die über mich 
immer gesagt, dass ich die Chefin bin. Ich mache Kaffee, ich zahle das Essen und 
daher bin ich die Chefin. 

Es ist nicht so einfach. Bei diesem Projekt mit der Seccession gab es zum Beispiel 
eine Diskussion. Dort war eine junge Künstlerin, die fragte, warum wir immer mit 
diesem altmodischen Kunstbegriff arbeiten, dass man zum Beispiel malt oder 
zeichnet. 
Ich finde das ist ein guter Punkt, aber wenn man so einen Workshop mit 
Konzeptkunst machen würde, dann nähme das ganz andere Formen an und dann 
könnte man das vielleicht auch nicht mit diesen sozialen Gruppen machen, mit denen 
ich arbeite. Das ist auch eine Realität. Man muss irgendwie diese Kontaktzone 
finden, irgendwas Gemeinsames haben. 

SE: Und kannst Du sagen, warum Du Dich für diese sozialen Gruppen entschieden 
hast? 

KL: Das war vielleicht wegen meinem Vater. Der war im Sozialismus ein Arzt für 
arme Menschen in einem Dorf im Nirgendwo, wo wir gewohnt haben, als ich ein Kind 
war. Ich habe bis zu meinem 9. oder 1 0. Lebensjahr gar kein Geld genutzt. Dort gab 
es einen Laden, in den ich ging und Schokolade bestellte. Die wurde mir einfach so 
gegeben und es wurde alles aufgeschrieben. 

SE: Und Dein Vater hat dann die Rechnung bekommen. 

KL: Ja und ich hatte keine Ahnung, dass es Geld gibt. Und deswegen mache ich das 
hier. Mit solchen Projekten kannst Du kein Geld verdienen, die sind eher karikativer 
Natur. Das ist sehr schlecht für meine Finanzen, aber vielleicht gut für meine Seele. 

(. . .) 

SE: Wann ist für Dich ein Projekt gelungen? 

1 3  



KL: Das steht in meinem Manifesto. Für mich ist ein Projekt dann gelungen, wenn 
Freundschaft entsteht. Das gilt für partizipatorische Projekte. Dort tritt man 
miteinander in Kontakt und fühlt, ob man sich versteht oder nicht. Wenn jemand von 
dem Projekt etwas anderes erwartet hat. Dann habe ich keinen Freund gewonnen, 
sondern mir einen Feind geschaffen. Da gab es mal eine Person, eine sehr 
unglückliche Frau. Sie hat erwartet, dass sie mit dem Projekt eine künstlerische 
Karriere startet. Im Bonner Kunstverein haben sie sogar eine Zeichnung in die 
Artothek genommen und ich habe eine Ausstellung für sie im Seniorentreff 
organisiert, aber das war nicht genug. Sie wollte eine Ausstellung im Bonner 
Kunstverein oder so was. Und jetzt mag sie mich nicht mehr. Sie war enttäuscht. 
Trotzdem finde ich das Projekt gut. Es war erfolgreich. Ich zeige auch die Projekte 
nicht, die ich nicht mit dem ganzen Herzen gefühlt habe. Aber meistens sind das 
Projekte, die sehr schnell gemacht werden oder wo die Organisation schlecht ist. 
Für mich ist es sehr wichtig, dass ich viel Zeit mit den Leuten verbringe. Das kann 
nicht auf Distanz funktionieren. Das habe ich einmal versucht, als ich mit einem 
Assistenten über Distanz arbeitete, aber das Projekt ist nicht gut geworden und ich 
habe es auch nicht in meinen CV genommen. ( ... ) 

SE: Und ein Punkt noch. Inwiefern sind Konflikte für Deine Arbeit wichtig? 

KL: Die gibt es immer. Das sind nicht unbedingt Konflikte, aber Spannungen. Und 
darum geht es auch, wenn Du Leute in eine Einrichtung bringst, die da nicht 
dazugehören. Die kommen zum Beispiel in schmutziger Arbeitskleidung. Bei dem 
Secessionsprojekt musste ich erstmal kämpfen, dass die Leute von der Volkshilfe 
freien Eintritt bekommen. Dann habe ich eine Ausstellungsführung für die Arbeiter 
von der Volkshilfe gemacht. Für alle, die mitkommen wollten und dann sind die Leute 
in ihrer schmutzigen Arbeiterkleidung gekommen. Das war super. Ich habe nur drei 
Fotos davon. Die anderen konnte ich nicht bekommen. Die Seeession wollte sich 
nicht in diesem Kontext zeigen und deswegen habe ich nicht die Dokumentation 
dieses Besuchs bekommen. 
Aber zurück zum Thema Macht. Das ist nicht einfach. Da sind die Grenzen so fein. 
Ich bewege mich immer mehr oder weniger in diesem Dokumentarbereich. Und wenn 
man einen Film schneidet, kann ganz schnell die Bedeutung kippen. Aber das fühlt 
man auch. Wenn Filme tendenziös sind. Dann ist vielleicht 5 oder 10 Mal die 

1 4  



Bedeutung gekippt und dann kannst Du das vielleicht nicht im Einzelnen 
nachvollziehen, aber als Gesamtes ist es da. 
( . . .  ) Oder mit der Wahrnehmung von sozialen Umständen. Da muss man aufpassen, 
dass die Teilnehmer dabei sind und sich nicht „exploited" fühlen. 

SE: Das finde ich auch fast das Schwierigste, wenn man Community Arbeit macht, 
dass man nicht in die Falle tappt, dass für ein Projekt oder für eine Institution jemand 
manipuliert wird. Klar es hört sich schick an, dass man mit irgend einer migrantischen 
Community zusammen arbeitet und die ins Museum gebracht hat, aber dass man 
dabei immer integer bleibt, dass man nie versucht, die für seine Zwecke zu stark zu 
manipulieren oder dass es auch ein Projekt ist, dass dann zu ihrem Projekt wird, 
hinter dem sie auch voll stehen können. Das finde ich in meiner Arbeit auch wirklich 
schwer. 
( . . .  ) 

KL: Bei dem Projekt vom Blumenhof gab es ein Jahr lang dieses Wandbild, das für 
sehr viele Diskussionen gesorgt hat. Und nach dem Jahr haben wir dann daraus 
Taschen produziert, die man im Kunstverein kaufen konnte. Aber das ist nur eine 
sehr kleine Geste der Nachhaltigkeit. Wenn da wirklich viel Geld wäre, dann könnte 
man wirklich etwas bewirken. 
Aber manchmal komme ich wieder zu den Leuten wie zum Beispiel jetzt 10 Jahre 
später zu denen der Ausstellung Amerika und wir haben jetzt ein Theaterstück 
gemeinsam gemacht. 

SE: Und Du bleibst auch in Kontakt mit vielen Menschen? 

KL: Ja, natürlich kannst Du nicht mit allen in Kontakt bleiben, aber mit vielen. Manche 
Leute melden sich immer wieder. So wie der hier, der war ein Obdachloser und der 
hat dann Vorträge über Obdachlosigkeit für Kinder gegeben und wenn solche 
Sachen entstehen, wenn Freundschaften entstehen, das kann man dann auch 
nachhaltig denken. Es ist nicht, dass wir jetzt beste Freunde sind. 
Oder mit diesem Milchfrauenprojekt. Ich arbeite schon 6 Jahre mit Dokumentarfilm 
daran und das sollte jetzt in 1-2 Monaten beendet sein. Wenn man sich lange schon 
mit einem Thema beschäftigt, dann kannst man auch in der Öffentlichkeit mehr 

1 5  



bewirken und darum geht es, denke ich, dass man Freiräume schafft, die auch 
bleibend sind. Oder anderes Denken. 
Ach, das habe ich auch vergessen, ich habe einen Teil von dieser Ausstellung in 
einem Altersheim für mehr als ein Jahr gezeigt. Das gefällt mir eigentlich ganz gut. 
Da kannst Du sagen, wir sind da im Altersheim - permanent collection. In der Zeit 
hatte ich auch in Graz in einem innovativen Sozialprojekt in der Cafeteria eine 
Auswahl meiner Projekte - für ein Jahr. Das war so wie ein neues Wohnzimmer und 
das war mehr als ein Jahr - auch das kann nachhaltig sein. 

SE: Danke für das Gespräch. 

1 6  


